

ଶକୀଲ୍ ଅହମଦ



ଇକ୍ରା ରିସର୍ଚ୍ଚ ଏକାଡେମୀ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହ୍ୟଦ

ଶକୀଲ ଅହମଦ



#### ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ବଦ

ଲେଖକ :

ଶକୀଲ ଅହମଦ

© ସର୍ବସତ୍ୱ ଲେଖକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ

ପକାଶକ :

ଇକ୍ରା ରିସର୍ଚ୍ଚ ଏକାଡେମୀ

ମେଟ୍ରୋ ମଞ୍ଜିଲ, ଦିଓ୍ୱାନ ବଜାର

नितन - ୭୫୩ ୦୦୧

ପ୍ରଥମ ସଂୟରଣ : ୨୦୧୧

ଅକ୍ଷରସଜା :

ସାହୁ କମ୍ପ୍ୟୁଟର୍ ୟୁନିଟ୍, କଟକ

ମୁଦୁଣ :

କୁନୁପ୍ ଗ୍ରାଫିକ୍ଲ, କଟକ

ISBN: 81-69881-55-2

ମୂଲ୍ୟ :

ଟ.୨୦୦.୦୦

#### MAHAMANYA MUHAMMAD

**Author:** 

Shakeel Ahmed

© All rights reserved by the Author

**Publisher:** 

IQRA RESEARCH ACADEMY

Metro Manzil, Dewan Bazar Cuttack-753 001

**New Edition: 2011** 

Laser Typeset:

Sahoo Computer Unit, Cuttack

**Printers:** 

Junup Graphics, Cuttack

Price: 200.00

#### **PUBLISHER'S NOTE**

It is our pleasure to present one of the great works of brother Shakeel Ahmed, a researcher in Islamic Studies & Comparative Religion. The Author strives for peace and harmony and has been writing on Islam to create a proper understanding of the religion. His writings have received warm reception by the learned readers, both Muslims and Non-Muslims from various parts of the state.

The present work of the author is first of its kind in Odia literature which gives the readers a beautiful introduction to the Prophet of Islam and his teachings. It describes in great detail the truth about Prophet Muhammad (Peace be upon him) which changed the thoughts and lives of over one-fifth of the human race. The book acclaims distinction for its logical presentation with documentary records, critical analysis of the claim of Prophethood of Hazrat Muhammad (Peace be upon him) and refutation of the false allegations made against him by the western writers. The author has also brought to light many similarities in various religious scriptures which can be helpful in developing harmony. He has indeed, taken much pain in quoting the historians, theologians, scholars, scientists and various world scriptures.

> Mufti Abdur Rahman Nadvi C.E.O., IQRA RESEARCH ACADEMY

#### ଡକ୍ଟର ଉମେଶ ପତ୍ରୀ

ଶକୀଲ ଅହମଦ୍ଙ୍କ ''ମାହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ'' ହଜରତ୍ଙ୍କ ସଂକ୍ରାନ୍ତରେ ଏକ ଗବେଷଶାଧର୍ମୀ ଗ୍ରନ୍ଥ । ଏଇ କେତେବର୍ଷ ହେଲା ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ସେ ଯେଉଁ କେତେକ ଗ୍ରନ୍ଥ ଇସ୍ଲାମ ଉପରେ ଲେଖିଛନ୍ତି ତାହା ପାଠକଙ୍କ ପାଇଁ ବେଶ୍ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ । ଇସ୍ଲାମ ଭଳି ଏକ ଜଟିଳତମ ଧର୍ମ ଯାହା ଏକଦା ଆରବୀ ଓ ଉର୍ଦ୍ଦୁରେ ସୀମିତ ଥିଲା, ତାକୁ ସରଳ ସାବଲୀଳ ଭାଷାରେ ଓଡ଼ିଆ ପାଠକଙ୍କ ପାଖରେ ରଖିବା କିଛି ସହଜ କଥା ନ ଥିଲା, ଯାହା ଶକୀଲ ଅହନ୍ନଦ କରିଛନ୍ତି ।

ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନ୍ଙ୍କ ଅମୂଳକ ଅପପ୍ରଚାର ଫଳରେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ ଏହାହିଁ ପ୍ରଚାରିତ ହୋଇ ଆସୁଛି ଯେ ଇସ୍ଲାମ ଦୟା ଓ କରୁଣାର କଥା କହୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏଥିରେ ନା ଅଛି ଦୟା ନା କରୁଣା । ମାତ୍ର ଏପ୍ରକାର ଅବାନ୍ତର ଆକ୍ଷେପର ନିରାକରଣ ଶକୀଲ ତାଙ୍କ ଏ ଗ୍ରନ୍ଥରେ କରିଛନ୍ତି । ସେ ଟମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ ଓ ବର୍ଣ୍ଣାଡ୍,'ଶଙ୍କ ଠାରୁ ଆରୟ କରି ମାର୍ଗୋଲିୟଥ ଓ ମୁର୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେତେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନ୍ ଅଛନ୍ତି ସମୟଙ୍କ ମନ୍ତବ୍ୟର ଆଧାରରେ ଏହା ପ୍ରମାଣ କରି ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ ଇସ୍ଲାମ ଏକ ଶାନ୍ତି ଓ ସମର୍ପଣର ଧର୍ମ ।

ହଜରତ୍ ମହଜ୍ନଦଙ୍କ ଉପରେ ଥିବା ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନ୍ଙ୍କର ଆକ୍ଷେପଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଶକୀଲ ଦୃଢ଼ ଶବ୍ଦରେ ଖଣ୍ଡନ କରିଛନ୍ତି, ଯେଉଁମାନେ ହଜରତ୍ଙ୍କୁ ଜଣେ ଲୁଣ୍ଠନକାରୀ, ଅପସ୍କାର ରୋଗୀ ଓ ପାଗଳ କବି ଭାବରେ ପ୍ରଚାର କରିଆସୁଥିଲେ । ତେବେ ଯେଉଁମାନେ ଏବେ ପ୍ରଚାର କରି ଆସୁଛନ୍ତି ଯେ, ଇସ୍ଲାମରେ ଦୟା ଓ କରୁଣାର ସ୍ଥାନ ନାହିଁ, ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏ ଆଲେଖ୍ୟଟି ଶକୀଲଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ତର ଆଉ ଏକ ଅଧ୍ୟାୟ ରୂପେ କାମ କରିବ ବୋଲି ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ।

ଅଶେଷ ଦୟାବାନ ଓ ସଦା କରୁଣାମୟ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ କୁର୍ଆନ ଆରୟ ହୋଇଛି । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି—''ବିସ୍ମିଲ୍ଲାଃ ହିର୍ ରହ୍ମା ନିର୍ରହିମ୍'' ଅର୍ଥାତ୍—ଅସୀମ ଦୟାବାନ ଅନନ୍ତ କରୁଣାଶୀଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ । ଇସ୍ଲାମର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମୂହନ୍ତ୍ୟଦ ସମୟ ଜୀବଙ୍କ ଉପରେ ଦୟାବାନ୍ ବା 'ରହମତୂଲ୍ଲିଲ ଅଲ୍ମୀନ୍' ଥିଲେ । ଇସ୍ଲାମ ଅର୍ଥ ଶାନ୍ତି ଓ 'ସଲମ୍' ଧାତୁରୁ ଏ ଶବ୍ଦଟି ଆସିଥିବାରୁ ଏହାର ଅର୍ଥ ଶରଣାଗତ ।

ହଜରତ୍ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଦୟାର ତୁଳନା ନାହିଁ । ଛାରପୋକଠାରୁ ଆରୟ କରି ପିମ୍ପୁଡ଼ିଙ୍କ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କାହାକୁ ଦଳି ଦେବାର ଅଧିକାର ଇସ୍ଲାମରେ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କୁ ଦିଆଯାଇ ନାହିଁ । ପିମ୍ପୁଡ଼ିଧାର ଲୟିଥିବା ସମୟରେ ଧାର ସରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅପେକ୍ଷା କରିବାକୁ ମୁହମ୍ମଦ କହିଛନ୍ତି । ପୁନଷ୍ଟ କହିଛନ୍ତି, ନମାକ ପଢୁଥିବା ସମୟରେ କପାଳରେ ଯଦି ପିମ୍ପୁଡ଼ିଟିଏ ଚାଲୁଛି ତାକୁ ମଧ୍ୟ କେହି ରଗଡ଼ି ନ ଦିଅନ୍ତୁ । ପିମ୍ପୁଡ଼ିମାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ମୁହମ୍ମଦ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣ ଦିଅନ୍ତି, ଜଣେ ଧର୍ମଦୂତ ଗୋଟିଏ ଗଛ ମୂଳରେ ବିଶ୍ରାମ ନେବା ସମୟରେ ତାଙ୍କୁ ପିମ୍ପୁଡ଼ିଟିଏ କାମୁଡ଼ିଦେଲା । ସେ ପିମ୍ପୁଡ଼ିମାନଙ୍କ ଗାତରେ ନିଆଁ ଲଗାଇ ଦେଲେ । ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଦୈବବାଣୀ ହେଲା, ତୁମେ ଗୋଟିଏ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ ପୋଡ଼ି ଦେବା କ'ଣ ଯଥେଷ୍ଟ ନଥିଲା ? ଅର୍ଥାତ୍ ତୁମକୁ ଗୋଟିଏ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ ଗୋଡ଼ିଦେଲା ବୋଲି ତୁମେ ମୋର ଏତେଗୁଡ଼ିଏ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ ନିଆଁରେ ପୋଡ଼ିଦେଲ (ବୁଖାରୀ ୪ : ୫୩୬) ।

କେହି ଯଦି ଓଟ ବା ଘୋଡ଼ାକୁ କୌଣସି କାରଣରୁ ପିଟୁଥିଲା ବା ନିର୍ଦ୍ଦିୟପୂର୍ବକ କାମ କରାଉଥିଲା, ସେଥିରେ ମୁହନ୍ତ୍ୟଦ ଦୁଃଖିତ ହୋଇ ସେମାନଙ୍କୁ କହୁଥିଲେ—''ନିଜ ମୃତ୍ୟୁ କଥା ମନେପକାଅ । ତୁମେ ଜାଣନା ତାହା ତୁମ ପାଖକୁ କିଭଳି ଆସିବ । ଆଜି ତୁମେ ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କୁ ଦୟା କରୁନାହଁ, କାଲି ତୁମକୁ କିଏ ଦୟା କରିବ ?'' ଏପରିକି ମସଜିଦ୍ ଉପରେ ରହୁଥିବା ପାରାଙ୍କୁ ଗୋଡ଼ିଟିଏ ମାରିବା ପାଇଁ ସେ ଶକ୍ତ ବାରଣ କରିଥିଲେ ।

ମୁହନ୍ନଦ ଏପରି ଜଣେ ସୀଲୋକର ଉଦାହରଣ ଦେଉଥିଲେ, ଯିଏ ଖୋଷିଲା କୁକୁରଟିକୁ ପିଇବା ପାଇଁ ପାଣି ଦେବାକୁ ଯାଇ ନିଜ ଜୋତାକୁ ବାଲ୍ଟି ଭଳି କୂଅରେ ବୁଡ଼ାଇ ପାଣି କାଢ଼ି ତା'ର ଶୋଷ ମେଣ୍ଟାଇଥିଲା (ବୁଖାରୀ ୩:୫୫୧) । ମହାତ୍ମା ମୁହନ୍ନଦ କହିଥିଲେ, ଜଣେ ସୀଲୋକ ଗୋଟିଏ ବିରାଡ଼ିକୁ ଖାଇବା ପିଇବାକୁ ନ ଦେଇ ଗୋଟିଏ ଜାଗାରେ ବାନ୍ଧି ରଖିଥିବାରୁ ତା'ର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲା । ଏଇ ପାପ ପାଇଁ ସୀଲୋକଟି ନରକଗାମୀ ହେଲା (ବୁଖାରୀ ୪:୬୮୯) । କୁର ଭାବରେ ବଧ

କରାଯାଉଥିବାରୁ ହଳରତ୍ ମୁହନ୍ମଦ ବନ୍ୟ ପଶୁଙ୍କ ସୁନ୍ଦର ଚମଡ଼ା ଉପରେ ମଧ୍ୟ ବସିବାକୁ ମନା କରି ଦେଇଥିଲେ, କି ନିର୍ଦ୍ଦୟ ଭାବରେ ମରାଯାଇଥିବା ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ପାଇଁ ସେ ବାରଣ କରୁଥିଲେ ।

ଅବଦୁଲ୍ଲା ବିନ, ମାସୁଦ ରସୁଲଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ସାକ୍ଷ୍ୟ ଦିଅନ୍ତି, କିପରି ସେ ନିଜେ ତାଙ୍କ ସହ ଯାତ୍ରା କରିବା ସମୟରେ ଦୁଇଟି କପୋତ ଛୁଆଙ୍କୁ ଧରି ନେଇଥିଲେ । ମା' କପୋତଟି ବସାରେ ତା' ଶାବକଙ୍କୁ ନ ଦେଖି କେମିତି ପାଗଳ ପରି ଉଡ଼ିବୁଲିଲା । ଏହା ଦେଖି ରସୁଲ ସେ କପୋତ ଛୁଆ ଦୁଇଟାଙ୍କୁ ଛାଡ଼ିଦେବାପାଇଁ କହିଥିଲେ ଏବଂ ତାହାହିଁ କରାଗଲା ।

ଆଶା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଓଡ଼ିଆ ପାଠକଗଣ ଶକୀଲ ଅହମଦଙ୍କ ଏ ଗ୍ରନ୍ଥଟିରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ଓ ଇସ୍ଲାମ ସଂକ୍ରାନ୍ତରେ ବହୁ କଥା ଜାଣିପାରିବେ । ଏ ପ୍ରକାର ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚନା କରିଥିବାରୁ ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ସାଧୁବାଦ ଜଣାଉଛି ।

> (ଡକ୍ଟର ଉମେଶ ପତ୍ରୀ) ଅଧ୍ୟକ୍ଷ, କୃତିକା ଇନ୍ଷିତ୍ୟୁଟ୍ ଅଫ୍ ଟେକ୍ନିକାଲ ଏକୁକେସନ୍ୱ (କାଇଟ) ଜାଆଁଳା, ଭ୍ରବନେଶ୍ୱର-୭୫୨୦୫୪

#### ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଅନୁଦା ପ୍ରସାଦ ରାୟ

ପୃଥିବୀରେ ଯେତେ ପ୍ରତିଷିତ ଧର୍ମ ରହିଛି ସେସବୁ ମୂଳରେ ଗୋଟିଏ ଦିବ୍ୟସତ୍ତାର ଭୂମିକା ଥାଏ, ଯାହା ଅନେକ ସମୟରେ ଅଲୌକିକ ମନେହେଲେ ହେଁ ତାହା ଅନୁଭୂତିରେ ଆସି ଏକ ବିଶ୍ୱାସର ପରମ୍ପରା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମହାମାନ୍ୟ ମୂହମ୍ମଦ ଏହି ଦେଡ଼ହଜାର ବର୍ଷର ଇତିହାସରେ ମାନବସଭ୍ୟତାକୁ ବହୁ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଆସିଛନ୍ତି । ପୃଥିବୀରେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ଏକ ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଧର୍ମ ଏବଂ ଏହାର ଅନୁଗାମୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ବିପୁଳ ।

ଧର୍ମ ବ୍ୟାପାରରେ କୌଣସି ସ୍ଥିର ସିଦ୍ଧାନ୍ତକୁ ସାବ୍ୟୟ କରିବା ଅତ୍ୟନ୍ତ କଟିଳ ଓ ଅସୟବ ମଧ୍ୟ । ତୂଳନାତ୍କଳ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ଦେଖିଲେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ନୀତି ଓ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସହଜ ଓ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ମଧ୍ୟ । ଧର୍ମ ଆଚରଣସିଦ୍ଧ ହେବା ଉଚିତ, ଯେହେତୁ ବିଚାରସର୍ବସ୍ୱ ଧର୍ମ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଦୃତ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମୁହନ୍ମଦ ପୂର୍ବ ପ୍ରଚଳିତ ଅନ୍ୟ ଧର୍ମର ସଂସ୍କାର କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅନେକ ତ୍ୟାଗ ଓ ଯନ୍ତ୍ରଣାର ସନ୍ଧୁଖୀନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ ନିଜର ସିଦ୍ଧିଲନ୍ତ ସଦେଶ ବିତରଣ କରିଛନ୍ତି ।

ମୁହଳ୍ପଦ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦୂତ ବୋଲି କୁର୍ଆନ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କ ପରେ ପୃଥିବୀର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଚାରିତ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ବିକାଶ ଓ ପ୍ରତିଷା କେବଳ ମୁହଳ୍ପଦଙ୍କ ତ୍ୟାଗପୂତ ଓ ବୀରତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନର ସିଦ୍ଧି ସ୍ୱରୂପ ମାନବଜାତିକୁ ହଞ୍ଜାନ୍ତରିତ ହୋଇଥିଲା । ପ୍ରାୟ ୧୫୭ କୋଟିରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ନରନାରୀ ମୁହଳ୍ପଦଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ଓ ନୀତି ଦ୍ୱାରା ଅନୁପ୍ରାଣିତ । ବିଶ୍ୱ ଲୋକସଂଖ୍ୟାର ଏହା ୨୩ ଶତାଂଶ । ମୁହଳ୍ପଦ ୫୭୦ ମସିହାରେ ଏପ୍ରିଲ ୨୦ତାରିଖରେ ମକ୍କାର 'କୁରେଶ' ନାମକ ଏକ ଧନାତ୍ୟ ବଂଶରେ ଜନ୍ନ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଶୈଶବରୁ ପିତାମାତାଙ୍କୁ ହରାଇ ଏକପ୍ରକାର ଅନାଥ ହୋଇଗଲେ । ଫଳରେ ମକ୍କାର ଜଣେ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କର ଲାଳନ ପାଳନ ଦାୟିତ୍ୱ ନେଲେ । ଚାଳିଶ ବର୍ଷ ବୟସରେ ସେହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ଦୈବାଦେଶ ହେଲା

ଯେ ସେ ହିଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦୂତ ଯାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦିବ୍ୟଧର୍ମ ପ୍ରତିଷା ହେବ ଏବଂ ପ୍ରଚଳିତ ସମାଜର କୁସଂୟାର, ଅନ୍ୟାୟ, ହତ୍ୟା, ଲୁଣ୍ଠନ ଭଳି ଦୁରାଚାର ଦୂରୀଭୂତ ହେବ । ମୁହନ୍ମଦ ବିଶ୍ୱଧର୍ମ ପରମ୍ପରାରେ ଜଣେ ଅସାଧାରଣ କ୍ଷମତାସମ୍ପନ୍ନ ମହାପୁରୁଷଭାବେ କ୍ରମେ ବିଖ୍ୟାତ ହୋଇ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ପ୍ରତିଷା କଲେ । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ହୋଇଥିବା ଦୈବାଦେଶକୁ କୁର୍ଆନ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥରେ ସ୍ଥାନିତ କରାଯାଇଛି । ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଗ୍ରନ୍ଥାକାର ଶକୀଲ ଅହମଦ ଏକ ମନୋଜ୍ଞ ଶୈଳୀରେ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ଜୀବନୀ ଓ ଦର୍ଶନର ପ୍ରାଞ୍ଜଳ ଓ ରସାଳ ଉପସ୍ଥାପନା କରି ସବୁ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଧନ୍ୟବାଦର ପାତ୍ର ହୋଇପାରିଛନ୍ତି ।

ଇସ୍ଲାମ ଦୁନିଆ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ଓ ସନ୍ଦେଶକୁ ବହନ କରି ଆଜି ପୃଥିବୀରେ ଏକ ଦ୍ୱିତୀୟ ବୃହତ୍ତମ ଧର୍ମ ଭାବରେ ପରିଚୟ ଲାଭ କରିଛି । 'କୁର୍ଆନ'ର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ବହୁ ପ୍ରାଚୀନ ଓ ସମକାଳୀନ ଧର୍ମମତର ଏକ ସୁନ୍ଦର ସମନ୍ୱୟ ସ୍ଥାପନ କରିଛି । ଏହା କୌଣସି ଧର୍ମର ପରିପନ୍ତୀ ବୋଲି ଭାବିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ବରଂ ଏକ ନୂତନ ଉପଲବ୍ଧି । ଆଲ୍ଲା ବା ଈଶ୍ୱର ହେଉଛନ୍ତି ଏକ ହିଁ ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ପ୍ରଭୁ ଏବଂ ଏ ସମଗ୍ର ଜଗତ ହେଉଛି ତାଙ୍କରି ଶକ୍ତିର ପରିପ୍ରକାଶ । କୁର୍ଆନର ବହୁଶିକ୍ଷା ମାନବିକ ଐକ୍ୟ, ସମତା, ନ୍ୟାୟ ଇତ୍ୟାଦି ମୂଲ୍ୟବୋଧକୁ ଘୋଷଣା କରିଛି ।

ଶ୍ରୀ ଶକୀଲ ଅହମଦ ଇସ୍ଲାମୀ ସଂସ୍କୃତିର ଆମୂଳଚୂଳ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ଯେଉଁ ତୁଳନାତ୍କକ ଧର୍ମୀୟ ବିଚାର ଉପସ୍ଥାପିତ କରିଛନ୍ତି, ତାହା ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ମହନୀୟତାକୁ ପ୍ରତିପାଦିତ କରିବାରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରିଛି ।

'ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ' ଜଣେ ଦିବ୍ୟକ୍ରାନ୍ତିର ବାର୍ତ୍ତାବହ ତଥା ଏକାଧାରରେ ଯୋଦ୍ଧା ଓ କୃପାଳୁ ଥିଲେ । ସେ ତାଙ୍କ ସମୟର ସମୟ ପ୍ରକାର ମୂଡ଼ତା, ସ୍ଥାଣୁତା ଓ କୁସଂସ୍କାରକୁ ଦୃଢ଼ ଭାବରେ ଖଣ୍ଡନ କରି ଜଣେ ଯୁଗନିର୍ମାତା ଭାବରେ ବନ୍ଦିତ ହୋଇପାରିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କୁ 'ମୁସଲମାନ' କୁହାଯାଏ । ଦେଢ଼ହଜାର ବର୍ଷ ଧରି ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ପୃଥ୍ବୀର ସଭ୍ୟତା ଓ ସଂସ୍କୃତିକୁ ଗଭୀର ଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତ କରିଛି ।

ଆମ ଭାରତବର୍ଷରେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ, ସଂସ୍କୃତି ଓ ବିଶ୍ୱାସୀମାନଙ୍କର ଦେଶର ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ କଲ୍ୟାଣ ଓ ବିକାଶ ପାଇଁ ବହୁ ଅବଦାନ ରହିଛି । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରଣେତା ଶ୍ରୀ ଶକୀଲ ମହୋଦୟ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ କୁର୍ଆନ ଓ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଏକ ତଥ୍ୟଭିତ୍ତିକ ତଥା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ବିଷୟବୟୁକ୍ ସନ୍ନିବେଶିତ କରି ଓଡ଼ିଆ ଧର୍ମ ସାହିତ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ଉଜ୍ଜ୍ୱଳ ବର୍ତ୍ତିକା ପ୍ରକ୍ୱଳିତ କରିଛନ୍ତି । ନଅଟି ଅଧାୟରେ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ, ତାଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ବିଭିନ୍ନ ମନୀଷୀଙ୍କର ମତ, ତାଙ୍କର ଐଶ୍ୱରୀକ କ୍ଷମତା, କୁର୍ଆନରେ ପ୍ରଦତ୍ତ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ସୃଷ୍ଟି ରହସ୍ୟ, ତାଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟତ ବାଣୀ ଏବଂ ପାର୍ସି, ବୌଦ୍ଧ, ହିନ୍ଦୁ, ବାଇବଲ ଇତ୍ୟାଦି ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥରେ ତାଙ୍କର ଦର୍ଶନର ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ସାବଲୀଳ ଭାଷା ଓ ଶୈଳୀରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଇସ୍ଲାମ ସଂସ୍କୃତି ପ୍ରତି ସାର୍ବଜନିକ ଆଗ୍ରହ ସୃଷ୍ଟି କରିପାରିଛନ୍ତି ।

Magal gares 212

(ଅନ୍ନଦା ପ୍ରସାଦ ରାୟ) ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଉକଳ ସାହିତ୍ୟ ସମାଜ

**ଡକ୍ଟର ହୁସେନ୍ ରବି ଗାନ୍ଧୀ** ଏମ୍.ଏ., ଏଲ୍.ଏଲ୍.ବି., ପି.ଏଚ୍.ଡି.

ଜନାବ୍ ଶକୀଲ ଅହମ୍ମଦ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ବେଶ୍ କେତୋଟି ମୂଲ୍ୟବାନ ଇସ୍ଲାମୀ ପୁଞ୍ଚକ ରଚନା କରି ଓଡ଼ିଆ ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ସମ୍ପର୍କରେ ଅନେକ ସୂଚନା ଓ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରିଛନ୍ତି । ପୂର୍ବରୁ ସେ 'ଇସ୍ଲାମ ପରିଚୟ', 'ଇସ୍ଲାମ ଏବଂ ମାନବିକତା', 'ବେଦ, ବାଇବଲ ଏବଂ କୁର୍ଆନରେ ଏକେଶ୍ୱରବାଦ' ତଥା 'ପୁନର୍ଜୀବନ କାହଁକି ?' ପୁଞ୍ଚକମାନ ରଚନା କରି ଓଡ଼ିଆଭାଷୀ ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ସମ୍ପର୍କରେ ଅନେକ କଥା ଜାଣିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିପାରିଛନ୍ତି ।

ଏକଥା ସତ ଯେ, ଓଡ଼ିଶାରେ ହିନ୍ଦୁ ଓ ମୁସଲମାନ୍ମାନେ ଗତ ପ୍ରାୟ ୫ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ଏକାଠି ବାସ କରିଆସୁଥିଲେ ବି ସଂଖ୍ୟାଗରିଷ ହିନ୍ଦୁମାନେ ନିଜର ସଂଖ୍ୟାଲଘୁ ଭାଇମାନଙ୍କ ଧାର୍ମିକ ଆଚାର, ବିଚାର, ଦର୍ଶନ ଓ ବିଶ୍ୱାସ ସମ୍ପର୍କରେ ଖୁବ୍ କମ୍ ଧାରଣା ରଖନ୍ତି । ତା'ର କାରଣ ହେଉଛି, ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ବା ଏହି ଧର୍ମର ଶେଷ ପୟଗୟର (ବାର୍ତ୍ତାବହଳରତ୍ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ବିଶେଷ କିଛି ପ୍ରାମାଣିକ ପୁଞ୍ଚକ ଉପଲହ୍ଧ ନାହିଁ । ତେଣୁ ହିନ୍ଦୁ ଭାଇ-ଭଉଶୀମାନେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଧର୍ମ ସମ୍ପର୍କରେ ଯେତେ ଜାଣନ୍ତି, ନିଜର ନିକଟତମ ପଡ଼ୋଶୀ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମାବଲୟୀମାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ସେତେ କଥା ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଏହି କଥା ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ଏଇ ଦଶନ୍ଧି ଭିତରେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ସମ୍ପର୍କୀୟ କେତୋଟି ଉପାଦେୟ ପୁଞ୍ଚକ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ରଚିତ ହୋଇଛି । ଯଦିଓ ଏଗୁଡ଼ିକ ତଥାପି ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ଏ ଦିଗରେ ଏକ ପ୍ରୟାସ ଆରୟ ହେବା ନିଷ୍ଟିତ ଭାବେ ଆଶାର କଥା, ଏହା ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି ପ୍ରୟାସ ଭିତରେ ସର୍ବାଗ୍ରେ ରହିଛନ୍ତି ଜନାବ୍ ଶକୀଲ୍ ଅହମଦ୍ ସାହେବ ଓ ତାଙ୍କର ପ୍ରକାଶନ ସଂସ୍ଥା 'ଇକ୍ରା ରିସର୍ଚ୍ଚ ଏକାଡେମୀ' ।

ଏହା ପୂର୍ବରୁ କିଛି ବିଦ୍ୱାନ୍ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ସମ୍ପର୍କରେ ତଥା ହଜରତ୍ ମୁହନ୍ନଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ଜୀବନୀ ସମ୍ପର୍କରେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ କେତୋଟି ପୁଞ୍ଚକ ଅବଶ୍ୟ ରଚନା କରିଛନ୍ତି; ମାତ୍ର ତାହା ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ । ଇତିମଧ୍ୟରେ ଜନାବ୍ ଶକୀଲ ଅହମଦ୍ ସାହେବଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ତଥା 'ଇକ୍ରା ରିସର୍ଚ୍ଚ ଏକାଡେମୀ' ତରଫରୁ ପ୍ରକାଶିତ ୪ଖଣ୍ଡ ପୁଞ୍ଚକ ବେଶ୍ ପାଠକୀୟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହାସଲ କରିପାରିଛି । ପ୍ରସ୍ତୁତ ପୁଞ୍ଚକ 'ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ' ତାଙ୍କର ୫ମ ଅବଦାନ ।

ହଳରତ୍ ମୁହଜ୍ଜଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ଏକ ଜୀବନୀ ପୁଞ୍ଚକ ଏଇ ନିକଟ ଅତୀତରେ କବି ଓ ଲେଖକ ଜନାବ୍ କୁଦ୍ରତ୍ ଅଲୀ କୁଦ୍ରତ୍ ରଚନା କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତ୍ର ଜନାବ୍ର ଶକୀଲ ଅହମଦ୍ର ସାହେବଙ୍କର ପସ୍ତତ ପ୍ରସ୍ତକ 'ମହାମାନ୍ୟ ମହଜ୍ନଦ' ଶେଷ ପୟଗୟର ହଳରତ୍ ମହଜ୍ନଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ଜୀବନୀ ନୁହେଁ । ଏହା ଅତି ଚମ୍ଚଳାର ଭାବରେ ହଜରତ୍ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଏକ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଜୀବନୀ ସହିତ ପୟଗୟରମାନଙ୍କ ଅବତରଣର କାରଣ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରମ୍ପରା ସମ୍ପର୍କରେ ବିସ୍ତୃତ ଆଲୋଚନା, ହଜରତ୍ ମୁହଜ୍ନଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ଈଶ୍ୱରଦୃତ ହେବା ସପକ୍ଷରେ ବଳିଷ ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ, ଶେଷ ପୟଗୟର ହଜରତ ମହଜ୍ଜଦ (ସ.ଅ.ସ)ଙ୍କ ଚମ୍ନାରିତା ପଦର୍ଶନର ଏକ ତାଭିକ ବିଶେଷଣ ଓ ଐତିହାସିକ ପ୍ରମାଣମାନଙ୍କର ଉପସ୍ଥାପନା, ତାଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟତ ବାଣୀ ଓ ସମୟ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ସତ୍ୟରେ ପରିଣତ ହେବା, ତାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବତରିତ ଗୁନ୍ନ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ୍ର ବିଶେଷତ୍ୱ, ଏହି ପୁଞ୍ଚକରେ ଥିବା ବିଷୟମାନଙ୍କର ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରମାଣ ସିଦ୍ଧତା, ଅତୀତର ବିଭିନ୍ନ ମହାନ୍ ଧର୍ମଗର ଓ ଗନ୍ଦମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ହଜରତ୍ ମହଜ୍ଜଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ଆଗମନ ସମ୍ପର୍କରେ ଅଗ୍ରସ୍ତନା ତଥା ବିଶ୍ୱର ଅନେକ ବରେଣ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକ, ଐତିହାସିକ, ସାହିତ୍ୟିକ ଓ ଚିନ୍ତକ ମନିଷୀମାନେ ହଜରତ୍ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଥିବା ମୂଲ୍ୟବାନ ଉକ୍ତିମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଧୃତିମାନ ଦେଇ, ଜନାବ୍ ଶକୀଲ ଅହମଦ ସାହେବ ନିଜର ସଦ୍ୟତମ କୃତି 'ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ' ମାଧ୍ୟମରେ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷା-ସାହିତ୍ୟର କେବଳ ହିତ ସାଧନା କରିନାହାନ୍ତି, ଅପିତ ସମସ ବର୍ଗର ଓ ସମୟ ଶେଣୀର ପାଠକ-ପାଠିକାମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଶେଷ ପୟଗୟର ହଳରତ୍ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଅନେକ ଅଜଣା କଥାକୁ ସଫଳତାର ସହିତ କଣାଇ ପାରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଏକ ନୃତନ ଶୈଳୀରେ ଓ ସରଳ ଭାଷାରେ ହୋଇଥିବାରୁ ଏହା ସହଜ ଓ ବୋଧଗମ୍ୟ ହୋଇପାରିଛି ।

ପ୍ରାୟ ଅଧିକାଂଶ ମୁସଲମାନ ଏଇଥିପାଇଁ ମୁସଲମାନ ଯେ, ସେମାନେ ମୁସଲମାନ ପିତାମାତାଙ୍କଠାରୁ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ସେମାନେ ଇସ୍ଲାମ୍ ଧର୍ମର ଦର୍ଶନ ଅନୁଧାନ କରି ପବିତ୍ର କୁରଆନ୍ର ବାଣୀ ପାଠ କରି ବା ଖେଷ ପୟଗୟର ହଜରତ୍ ମୁହନ୍ଷଦଙ୍କ ଜୀବନ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ମୁସଲମାନ ହୋଇ ନାହାନ୍ତି । ଏହି ପୁୟକ ସେପରି ଲୋକମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହେବ ବୋଲି ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ।

ମୁଁ ମୁସଲମାନ ପିତାମାତାଙ୍କଠାରୁ ଜନ୍ମ ହୋଇ ଆଦୌ ମୁସଲମାନ ହୋଇନାହିଁ । ମୁଁ ଇସ୍ଲାମ୍ ଧର୍ମର ଦର୍ଶନକୁ କିଛି କିଛି ଅଧ୍ୟୟନ କରି, ଏହାର ସାରମର୍ମକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିଛି । ଫଳରେ ଇସ୍ଲାମ୍ ଧର୍ମର ସରଳତା, ଆଡ଼ୟରବିହୀନତା ଓ ଉଚ୍ଚମାନବିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ମୁଁ ଇସ୍ଲାମୀ ଜୀବନଶୈଳୀକୁ ଆପଣେଇ ନେଇଛି । ମୁଁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିବା ଇସ୍ଲାମ୍ ପୃଥିବୀରେ ଘୃଣା ପରିବର୍ତ୍ତେ, ପ୍ରେମ, ସୌହାର୍ଦ୍ଧ୍ୟ ଓ ଭାଇଚାରାର ବାର୍ତ୍ତା ପ୍ରତାର କରେ । ହିଂସା, ଘୃଣା, ଯୁଦ୍ଧ ଓ ଆତଙ୍କବାଦ ସହିତ ମୁଁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିବା ଇସ୍ଲାମ୍ ଧର୍ମର କୌଣସି ସମ୍ପର୍କ ନାହିଁ । ମୁଁ ସେଉଁ ଇସ୍ଲାମୀ ଦର୍ଶନରେ ବିଶ୍ୱାସ କେରେ, ତାହାହିଁ ଶେଷ ପୟଗୟର ହଜରତ୍ ମୁହଜ୍ମଦ (ସ.ଅ.ସ.)ଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ଆଦି ଦର୍ଶନ । ଏହି ଦର୍ଶନକୁ 'ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ମଦ' ପୁୟକ ମାଧ୍ୟମରେ ଜନାବ୍ ଶକୀଲ୍ ଅହଜ୍ମଦ ସାହେବ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଅତି ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ସବିସ୍ତୃତ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ଆମ ଭାଷାର ପାଠକ-ପାଠିକାମାନଙ୍କ ଅଧ୍ୟୟନ ପାଇଁ ପରିବେଷଣ କରି ଧନ୍ୟବାଦର ପାତ୍ର ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି ।

ଆଦିପୁରୁଷ ଆଦମ୍ୱ୍ଦଠାରୁ ଏକେଶ୍ୱରବାଦର ଯେଉଁ ଆଧାତ୍କିକ ପରମ୍ପରା ପ୍ରଚାରିତ ଓ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଛି, ସେହି ଆଧାତ୍କିକ ପରମ୍ପରାର ଶେଷ ପ୍ରଚାରକ ହେଉଛନ୍ତି ହକରତ୍ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ (ସ.ଅ.ସ.) । ତାଙ୍କ ପରେ ମହାପୁରୁଷମାନେ ଆସିବେ ସତ, ସେମାନେ କିନ୍ତୁ କେବଳ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆନୀତ ବାର୍ତ୍ତାକୁ ତର୍କମା କରିବେ ବା ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବେ । ସୁତରାଂ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଯେ ଶେଷ ଈଶ୍ୱରପ୍ରଦତ୍ତ ଦିବ୍ୟ ଆଇନ୍, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଏହି ସତ୍ୟକୂ ଜନାବ୍ ଶକୀଲ୍ ଅହନ୍ତ୍ୱଦ ସାହେବ ନିଜ ପୁଷ୍ଟକରେ ବେଶ୍ ତର୍କସଙ୍ଗତ ଉପସ୍ଥାପନା ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରମାଣିତ କରାଇପାରିଛନ୍ତି ।

ଏହି ପୁଷକଟି ସମୟ ଧାର୍ମାବଲୟୀମାନଙ୍କୁ 'ଇସ୍ଲାମ୍' ସମ୍ପର୍କରେ ଚମତ୍କାର ଭାବେ ଏକ ବିଶେଷ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରିପାରିବ ବୋଲି ମୋର ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ । ଏପରି ଏକ ଭିନ୍ନ ସ୍ୱାଦର ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ, ବୈଜ୍ଞାନିକ, ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ଓ ସାଧାରଣ ପାଠକର ବୋଧଗମ୍ୟ ଭାଷାରେ ରଚିତ ପୁଞକ ଆମ ପାଇଁ ଅନେକ ଉପାଦେୟ ହେବା ସହିତ ଯୁଗୋପଯୋଗୀ ହୋଇପାରିଛି, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଜନାବ୍ ଶକୀଲ୍ ଅହମଦ ସାହେବଙ୍କୁ ଏହି ପୁଞ୍ଚକ ରଚନା ପାଇଁ ମୁଁ ହାର୍ଦ୍ଦିକ ଅଭିନନ୍ଦନ ଜଣାଉଛି ।

ଅଦ୍ୱିତୀୟ ବ୍ରହ୍ମ (ଯାହାଙ୍କୁ ଆରବୀୟ ଭାଷାରେ 'ଅଲ୍ଲାହ' କୁହାଯାଏ) ଏହି ପୁଞ୍ଚକ ପାଠ କରିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଆଦି ସତ୍ୟର ଜ୍ୟୋତି ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ କରି ସେମାନଙ୍କୁ ସତ୍ମାର୍ଗ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ । ଏହାହିଁ ମୋ ପରି ଜଣେ ଅକିଞ୍ଚନ ସତ୍ୟମାର୍ଗ ଅନୁସରଣକାରୀ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ବ୍ରହ୍ମ-ସେବକର ବିନୀତ ପ୍ରାର୍ଥନା ।

ଟୁଡିଅନି ଅନିମାନ ନ୍ (ଡକ୍ଟର ହୁସେନ୍ ରବି ଗାନ୍ଧୀ) ପୂର୍ବତନ ସଭାପତି ଓଡ଼ିଶା ସାହିତ୍ୟ ଏକାଡେମୀ

ସମ୍ପାଦକ, ଉକଳ ପ୍ରସଙ୍ଗ

-ଭୁବନେଶ୍ୱର

### ଡକ୍ଟର ଅବଦୁଲ ଓ୍ୱସିଦ୍ ଖାଁ

ଶକୀଲ ଅହମଦ୍ୱ ପଞ୍ଚମ ପୁୟକ ''ମାହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ନଦ'' ବାୟବରେ ଏକ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଗ୍ରନ୍ଥ । ମୋ ମତରେ ମହାପୁରୁଷ ମୁହମ୍ନଦଙ୍କ ଉପରେ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲେଖାଯାଇଥିବା ଓଡ଼ିଆ ପୁୟକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହା ସର୍ବଶ୍ରେଷ । ମାଷ୍ଟରପିସ୍ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ । ଏଥିରେ ଯେଉଁ ଗବେଷଣାତ୍ନକ ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗୀ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି, ତାହା ଯେ କେବଳ ମହାପୁରୁଷ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି, ସର୍ବଶେଷ ଈଶ୍ୱରଦୂତ, ମହାନ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ, ଧର୍ମ ସଂୟାରକ ତଥା ଧର୍ମର ପୁନଃସଂସ୍ଥାପକ, ପରିବାର, ସମାଜ, ଶାସନ, ଶିକ୍ଷା, ଅର୍ଥନୀତି, ବିଜ୍ଞାନ, ଦର୍ଶନ ଓ ସାହିତ୍ୟର କଣେ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ବିହାଣୀ, ଅତୀତ-ବର୍ତ୍ତମାନ-ଭବିଷ୍ୟତର ପ୍ରବକ୍ତା ଭାବରେ ସଯୁକ୍ତି ପ୍ରମାଣ କରାଯାଇଛି ତା' ନୁହେଁ, ଏଇ ଆଳରେ ବିଶ୍ୱର ମହାନ ଧର୍ମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଦ୍ଭାବନା ପ୍ରତିଷା, ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣକୁ ଏକ ଓ ଅଦ୍ୱିତୀୟ ପରମଶ୍ୱରଙ୍କର ସୁନ୍ଦର ସୃଷ୍ଟି ଭାବରେ ପ୍ରତିପାଦନ, ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ମହାନ ମାନବ ହିତୈଷୀ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ଆଦର୍ଶ ଆଦିର ତୁଳନା ଓ ଅଧ୍ୟୟନ ମଧ୍ୟ କରାଯାଇଛି ।

ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ମହାନ୍ ଦିଗବାରେଣୀ—କୁର୍ଆନ ଓ ହଦିସ୍ । ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ନିରାକାର ବ୍ରହ୍ମସଭା ପରମେଶ୍ୱର ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ମହାନ ବାଣୀ ଯାହା ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ (Angel) ଜିବ୍ରାଇଲଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ହୀରା ଗୁମ୍ଫାରୁ ଆରୟ କରି ମକ୍କା ଓ ମଦିନାର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଜରିଆରେ ଦୀର୍ଘ ୨୩ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଇହଜଗତକୁ ଅବତରିତ ହୋଇଥିଲା । ଅପରନ୍ତୁ ହଦିସ୍ ହେଉଛି ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ କଥା ଓ କର୍ମର ପ୍ରାମାଣିକ ବିବରଣୀ । ପ୍ରକୃତରେ ଏହା ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର ବ୍ୟାଖ୍ୟା । କୁର୍ଆନକୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ନିଜ ଜୀବନ ଧାରାରେ ଢାଳି ସମଗ୍ର ମାନବ ସମାଜ ପାଇଁ ସର୍ବୋଉମ ଉଦାହରଣ ସୃଷ୍ଟି କରିଅଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ମଣିଷର ଜୀବନଧାରାକୁ ଶୁଦ୍ଧ, ଶୃଙ୍ଖଳିତ, ସଂଯତ, ସତ୍ୟନିଷ୍ଟ ତଥା ମାନବକଲ୍ୟାଣକାରୀ କରିବା ଦିଗରେ ଏକ ଅବ୍ୟର୍ଥ ଆଚରଣ ସଂହିତା ।

ଧର୍ମର ମହାନ୍ ଲକ୍ଷ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଶରୀର ତଥା ଆତ୍ନାରେ ମହାନ କରି ଗଢ଼ି ତୋଳିବା । ତାକୁ ବିଶାଳ ସୃଷ୍ଟି ଜଗତ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସତ୍ତା ପରି କଳ୍ୟାଣକାରୀ କରି ସଜାଇବା ।

ଶକୀଲ ଅହମଦ ତାଙ୍କର ''ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ'' ଗ୍ରନ୍ଥରେ ବହୂ ଯୁକ୍ତ, ତର୍କ, ପ୍ରମାଣ ଓ ଯଥାର୍ଥ ତଥ୍ୟମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଉପରୋକ୍ତ ଆଭିମୁଖ୍ୟକୂ ପ୍ରତିପାଦନ କରିବାକୁ ପ୍ରୟାସ ପୋଷଣ କରିଅଛନ୍ତି । କେବଳ ମହାପୁରୁଷ ମୁହମ୍ମଦ ନୁହଁନ୍ତି, ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅନୁଗାମୀ ମଧ୍ୟ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣାର୍ଥେ ନିଜକୁ ସମର୍ପିତ କରୁ । ଆମୀନ୍ ।

(ଡକ୍ଟର ଅବଦୁଲ ଓ୍ୱସିଦ୍ ଖାଁ) ପ୍ରାଧାପକ, ଓଡ଼ିଆ ବିଭାଗ ନିମାପଡ଼ା କଲେଜ, ପୁରୀ

#### Dr. M.Q. Khan

M.A. D.Litt.,

Former Vice Chancellor, B.U. Emeritus Professor of English Revenshaw University President, All Orissa Association for English Studies President, Researchers' Association Chairman, Sayeed Seminary Welfare and Educational Trust

Kashana-I-Mubarak Saidani Bagicha Cuttack-753008 Phone- 2361052 Mobile- 9437314522

e-mail: mqkctc@rediffmail.com

When we study the life of a great prophet or religious person against the background of time in which he flourished, we encounter hundreds of questions which call for various interpretations and explanations. Although Prophet Muhammad (Peace be upon him) is acclaimed as "a great silent soul who was to kindle the world, the world's maker had ordered so" and yet, many queries and questions still lurk in the minds of those who are still locked up in the Castle of Doubts. The complex life of the holy prophet (Peace be upon him), full of divine mirages and mundane elements, enriched with the experiences of an able statesman, indefatigable fighter and military leader, and creative thinker who opened the eyes of his people to see the marvels of heaven, still remains mysterious and strange to many people who have failed to visualize the world beyond this life through his spiritual vision.

Mr. Shakeel Ahmed, in his present book on the life and sayings (Hadith) of Prophet Muhammad (Peace be upon him), makes attempts to dispel these doubts and also answers the various questions that arise in the minds of these people. Among the various books written on the subject, this work by Shakeel Ahmed is unique in the sense that it takes all the aspects of the subject including the deeds, actions and hadith of the Holy Prophet (Peace be upon him) which do need sound explanation and correct interpretation. Besides, the author also attempts to make a comparative study of Islam vis-a-vis other great religions and also furnishes an adequate account of great

men of the world on the life and mission of the prophet (Peace of upon him). Above all, this is the first book in Odia, written in simple, vivid and lucid language with clarity, felicity and explicitly of expression. This indeed, is an additional value that the book acquires particularly for those who are confined to Odisha and have genuine desire to know Islam and its great prophet in this language.

In short, the book may be regarded as a gem in Odia language, particularly in the realm of Islamic Studies and Mr. Shakeel Ahmed deserves our sincere appreciation and good wishes in his noble mission to bring Islam to innumerable people of our State.

(Dr. M.O. Khan)

# بِسَتُ مُ اللَّهُ الرَّحُمِ إِنَّا لَهُ الرَّحِيلِ

مولانا سید ابو داؤد قاسمی مدرس، مدرسه سلطانیه ، کثك

## مو رخه ۲۳ ، هو لا ئي ، ۲۰۱۱ ء

حضرت محقظ الله پاک نے پورے عالم کے لیے بھیجا ہے۔ آپ کا پیغام برانسان کے لیے ہے۔ صدیوں ہے آپ پر جھوٹے الزامات لگائے جارہے ہیں اور اسلام کے خلاف غلط باتیں پھیلائی جارہی ہیں جس کی وجہ سے بہت سارے لوگ اسلام کے متعلق غلط بنجی کا شکار ہوگئے ہیں۔

حضرت محصلی اللہ کے سچرسول ہیں اور آپ پرلگا ہے گیے الزامات سراسر غلط اور ہے بنیاد ہیں، ای بات کو تاریخ کی روشی میں مدل پیش کرتے ہو ہے جناب شکیل احمد صاحب نے بڑی محنت سے اڈیا زبان میں سے کتاب." مہامانیہ محقیق کا میں نے مطابعہ کیا۔ یہ کتاب خاص کر ان لوگوں کے لیے ہے جو صرف اڈیا زبان ہی پڑھتے ہیں اور جھتے ہیں مگر اسلام کے خلاف غلط باتیں پھلنے کی وجہ سے کسی بر مگمانی میں بہتا ہوگے ہیں۔ ان کے ذبن کی صفائی کے لیے ، ان تک وجہ سے کسی بر مگمانی میں بہتا ہوگے ہیں۔ ان کے ذبن کی صفائی کے لیے ، ان تک پینام حق پہنچا نے کے لیے اور اسلام سے انھیں قریب کرنے کے لیے یہ کتاب بین ہوتے کی وقبول فرمایت ہوگی۔ میں اللہ پاک سے دع آ کرتا اہوں کہ اللہ مصنف کی محنت کو قبول فرما ہے اور ہم سب کو اخلاص کے ساتھ کام کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین۔





# بِسَ عُمِ اللَّهُ الرَّمُنِ الرَّحِيمِ

مفتى سيد نقيب الامين برقى قاسمى مهتمه مركز العُلـــوم، ســـنگره

مورخه ۲۳، جولائی، ۲۰۱۱

وجود کا نئات کے بعد جب انسان کی تخلیق عمل میں آئی تو اللہ رب العزت نے اسکی رہنمائی ورہبری اور رشد و ہدایت کے لئے نبوت ورسالت کا ایک مقد سسلہ جاری فرمایا۔ اس سلسلہ میں تخییناً ایک لاکھ چوہیں ہزارا نبیاء ورسل کواللہ نے مبعوث فرمایا، یہاں تک کہ سید الاولین والا فرین خاتم النبین والمرسلین جناب محمد رسول اللہ اللہ اللہ اللہ کا کہ عثمت فرمائی ۔ اللہ نے آپ کو پوری کا نئات، پوری انسانیت وتمام مخلوقات کا نبی اور رسول بنا دیا اور اعلان فرما دیا اور اوما ارسلناک الا رحمة للعلمیت اور اانا ارسلناک الی کافقہ الناس بشیسراً و نذیب اب اب قرآن کریم کے اس واضح اعلان کے بعد آپ کے بارے میں سیر اسراسلام اور تعلیمات اسلام سے ناوا قفیت ہے۔

ميمسلم ہے كہ آپ كى نبوت ورسالت، آپ كى تعليمات حقد،آپ كے صدق و صفا، امانت وديانت كے صرف مسلمان، ى قائل نہيں، بلكه غير مسلموں كا وہ طبقہ جو آپ كى سيرت وتعليمات كا بغور مطالعہ كيا ہے اور انتہائى غير جانب دار ہوكر اسكا جابز و ليا ہے، وہ بھى اس بات كامعترف ہے يہاں تك كہ آپ كے زمانه حيات ميں بھى غير مسلموں نے برماؤ بيكہا "يا محمد انا لا نكذبك بل بماجبئت به لا نصدق" يعنی اے محمد عقالیہ ہم آ کے (صدافت امانت و يانت و رسالات ) كے متر نہيں ہيں ليكن ہم آ كى وہ

تعلیمات (جو ہمارے آباُ واجداد کی تعلیمات کے خلاف ہے) کی تصدیق نہیں کر سکتے۔ جناب موہن داس کرم چندگاندھی نے بھی آپ کے بارے میں یہ کہا تھاکہ اسلام کی ارتقاً تلوار سے نہیں بلکہ محمد رسول اللہ قطاقیہ کی سادگی، رواداری، جذبہ ایثار وقربانی اپنے اصحاب وتبعین کے تنمین آپ کی بے خوفی اور اللہ پرغایت درجہ کا ایمان ویقین سے ہوئی ہے۔ بہرکیف آپ کی رسالت پوری کا ئنات و پوری انسانیت کے لئے مسلم ہے۔

زیرنظر کتاب مسهامانیه محمد میں اڈیا زبان کے مشہور مصنف ومؤلف جناب شکیل احمد صاحب نے اس بات کو قرآن واحادیث وتواری کے روشی میں مدل کیا ہے۔ اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ موصوف محترم کی خدمات کوشرف قبولیت بخشے اور الکی جملہ تصانیف کو مقبول خاص وعام فرمائے۔ آمین۔

سيرنف لاست رقي كان ا

(مفتی سید نقیب الامین برقی قاسمی )



ଅସୀମ ଦୟାବାନ ଅନନ୍ତ କରୁଣାଶୀଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ

#### <del>ପ୍</del>ଥଖବନ୍ଧ

ଆମ ଭାରତ ଏକ ମହାନ୍ ଦେଶ । ଏହା ବହୁଧର୍ମ ଓ ବହୁ ସଂଷ୍କୃତିର ସମନ୍ୟ ଭୂମି । ବିବିଧତା ମଧ୍ୟରେ ଏକତା ଏହାର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ । ହିନ୍ଦୁ, ମୁସଲମାନ, ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ, ବୌଦ୍ଧ, ଜୈନ ଓ ଶିଖ— ସଭିଙ୍କୁ ସେ ନିଜ କୋଳରେ ଆଦରି ରଖିଛି । ସମୟଙ୍କୁ ନିଜ ପସନ୍ଦର ଧର୍ମ ପାଳନ କରିବାର ସ୍ୱାଧୀନତା ଦେଇଛି । ଆମ ଦେଶର ଧାର୍ମିକ ଉଦାରତା ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ ବିରଳ । ଏଥିପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭାରତବାସୀ ଗର୍ବିତ ।

ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ମଧ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ମତଭେଦ ଦେଖାଯାଏ । ଏହା ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ପସନ୍ଦ ଯୋଗୁଁ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଭ୍ୟ ପରିବାରର ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଓ ସ୍ୱାଭିମାନକୁ ସର୍ବାଧିକ ମହତ୍ତ୍ୱ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଭାରତ ପରି ଏକ ବିଶାଳ ପରିବାର ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମୀୟ ମତପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିବା ବଡ଼ କଥା ନୁହେଁ । କିନ୍ତୁ ଏହାକୁ ଆଧାର କରି ଘୃଣା ବା ବିଦ୍ୱେଷ ସୃଷ୍ଟି କରିବା ଆଦୌ ଉଚିତ ନୁହେଁ । କୌଣସି ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ ଏଭଳି ଶିକ୍ଷା ଦେଇନାହିଁ । ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଉର୍ଦ୍ଦୁ କବି ଇକ୍ବାଲ ଅତି ସ୍ୱନ୍ଦର କଥାଟିଏ କହିଛନ୍ତି—

ମକ୍ହବ ନହିଁ ଶିଖାତା ଆପସ୍ମେଁ ବୈର୍ ରଖନା ହିନ୍ଦୀ ହେଁ ହମ୍ବ, ଓ୍ୱତନ୍ ହୈ ହିନ୍ଦୁଞାଁ ହମାରା ।

ତେଣୁ ଦେଶ ଓ ଜାତିର ବୃହତ୍ତର ସ୍ୱାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସାମ୍ପ୍ରଦାୟିକ ସଦ୍ଭାବର ଉନ୍ନତି ପାଇଁ ସମଞ୍ଜେ ଯତ୍ନବାନ ହେବା ଉଚିତ । ଆମେ ନିଜ ନିଜ ପସନ୍ଦର ଧର୍ମ ପାଳନ କରି ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ ପରିବାର ଭଳି ରହିପାରିବା ଏବଂ ଦେଶର ଶାନ୍ତି ଓ ସଂହତି ବଜାୟ ରଖିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟାସ କରିପାରିବା ।

ଅନେକ ସମୟରେ ପରସ୍କରକୁ ଭୁଲ ବୁଝିବା ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ମତାନ୍ତର ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଆମେ ପରସ୍କରର ଧର୍ମ ଓ ସଂସ୍କୃତି ସହ ପରିଚିତ ହେଲେ ଏହି ଧର୍ମୀୟ ବ୍ୟବଧାନ ଅବଶ୍ୟ କମିଯିବ ।

ଇସ୍ଲାମ ଗୋଟିଏ ଉଦାରବାଦୀ ଧର୍ମ ହୋଇଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା, ଏକ ବର୍ବର ଧର୍ମ ରୂପେ ଚର୍ଚ୍ଚାରେ ରହିଆସିଛି । ଏହାର ଗୋଟିଏ ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ହେଉଛି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକମାନଙ୍କର ଇସ୍ଲାମ ବିରୋଧ ଅପପ୍ରଚାର । ଅନେକ ଶତାବ୍ଦୀ ଧରି ମହାପୁରୁଷ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକମାନଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ଅପପ୍ରଚାର ଓ ମିଥ୍ୟାରୋପ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କ ମନରେ ତାଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଓ ଶିକ୍ଷା ସମ୍ପର୍କରେ ନାନାପ୍ରକାର ସନ୍ଦେହ ଠଳ କରିଦେଇଛି । କେତେକ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକ ତାଙ୍କପତି ଆରୋପ କରନ୍ତି ଯେ ସେ ମିଛରେ ନିଜକୁ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ପରିଚୟ ଦେଇ ଇସ୍ଲାମ ନାମରେ ଗୋଟିଏ ନ୍ଆ ଧର୍ମ ପତିଷା କରିଦେଲେ ଏବଂ କ୍ରଆନ ଗନ୍ଥଟିକ୍ ନିଜେ ଲେଖିଦେଇ ତାକୁ ବ୍ରହ୍ମବାଶୀ ବୋଲି ଘୋଷଣା କଲେ I କେବଳ ଏଡିକି ନୃହେଁ, ସେମାନେ ମହାପୁରୁଷ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଓ ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ବିକୃତ କରି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଲେ, ଯାହା ଫଳରେ ଲୋକମାନଙ୍କ ମନରେ ଜଣେ ଦିବ୍ୟପୁରୃଷଙ୍କ ପତି ଭୁଲ ଧାରଣାମାନ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଗଲା । ଏହି ଭୁଲ ଧାରଣାଗୁଡ଼ିକ ଧର୍ମୀୟ ବୁଝାମଣା କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକ ଅନ୍ତରାୟ । ତେଣୁ ଏଗୁଡ଼ିକ ଦୂର କରିବାକୁ ହେଲେ ମହାପୁରୁଷ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ଓ ଶିକ୍ଷା ଲୋକଲୋଚନକୁ ଆସିବା ଆବଶ୍ୟକ, କାରଣ ସେ ହିଁ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ମୁଖ୍ୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟାକାର ଏବଂ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱରେ ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଓ ଶିକ୍ଷାର ଅତି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂମିକା ରହିଛି । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅନେକ ଲୋକଙ୍କ ମନରେ ଇସ୍ଲାମ ସମ୍ପର୍କିରେ ଥିବା ସନ୍ଦେହଗୁଡ଼ିକ ଦୂର ହୋଇପାରିବ ଏବଂ ମୁସଲମାନ୍ମାନେ ନିଜ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ବହ ଉପାଦେୟ ତଥ୍ୟ ପାଇପାରିବେ I

ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଇସ୍ଲାମୀ ସାହିତ୍ୟର ଘୋର ଅଭାବ । ଏହି କାରଣରୁ ଅନେକ ବୁଦ୍ଧିଜୀବୀ ଇସ୍ଲାମ ବିଷୟରେ ଅନେକ କଥା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଆଗ୍ରହୀ ଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା, ଜାଣିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ମହାପୁରୁଷ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରି ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ କୌଣସି ପ୍ରାମାଣିକ ଗ୍ରନ୍ଥ ଲେଖାଯାଇଥିବା ମୋ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆସିନାହି । ତେଣୁ ମୁଁ ଇତିହାସ ଆଲୋକରେ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ପରିଚୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିଛି । ଆଲୋଚ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ମୁଁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ, ଆଚାର-ବ୍ୟବହାର, ଚଳଶି ଓ ଚରିତ୍ର, ନୀତି ଓ ଆଦର୍ଶର ବର୍ତ୍ତନା କରିବା ସହ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ତାଙ୍କର ଦାବିକୁ ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ଦିଗରୁ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିଛି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ପ୍ରକୃତରେ ଈଶ୍ୱରବାଣୀ ବା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ନିଜ ରଚନା, ଏ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ବିଷ୍ଟୃତ ଭାବେ ଆଲୋଚନା କରିଛି । ଏହାକୁ ନେଇ ସୁଧୀ ପାଠକ ବିଚାର କରିବେ ଯେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି କରାଯାଇଥିବା ଆରୋପର ସତ୍ୟତା କେତେ ?

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ହିତୋପଦେଶ ସହସ୍ର ସଂଖ୍ୟାରେ ରହିଥିଲେ ହେଁ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଉପଲନ୍ଧ ନୁହେଁ । ମୁଁ ତାଙ୍କର କେତେକ ମହତବାଣୀର ଓଡ଼ିଆ ରୂପାନ୍ତର କରିଛି, ଯାହା ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ନୀତି ଓ ଆଦର୍ଶ ସମ୍ପର୍କରେ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଧାରଣା ଦେଇପାରିବ ।

ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଯେଉଁଠି ବେଦ, ବାଇବଲ୍ ବା ଅନ୍ୟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକରୁ ଉଦ୍ଧୃତି ଦିଆଯାଇଛି, ତାହା କେବଳ ଅନ୍ୟ ଧର୍ମର ଶିକ୍ଷା ସହ ଇସ୍ଲାମର ସମାନତା ଦର୍ଶାଇବା ପାଇଁ ଦିଆଯାଇଛି । ଅନ୍ୟଥା କାହାରିକୁ ଆକ୍ଷେପ କରିବା ବା କାହା ମନରେ କଷ୍ଟ ଦେବା ଏହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନୁହେଁ । ତଥାପି ଅଜାଶତରେ ଯଦି କାହାରି ମନରେ ମୁଁ ଆଘାତ ଦେଉଥାଏ, ତେବେ ସେଥିପାଇଁ କ୍ଷମାପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି ।

ଲେଖିବା ପାଇଁ ମୋତେ ଅନୁପ୍ରେରିତ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନିଜର ବହୁମୂଲ୍ୟ ସମୟ ଦେଇ ଗ୍ରନ୍ଥର ପାଣ୍ଡୁଲିପିଟି ପଡ଼ିବାର କଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରିଥିବାରୁ ସମ୍ମାନୀୟ ମୌଲାନା ପ୍ରଫେସର ସୟଦ ମଞ୍ଜୁର ଅହମଦ କାସମୀ, ମୌଲାନା ସୟଦ ଅବୁ ଦାଉଦ କାସ୍ମୀ, ମୌଲାନା ମୁବାରକ ହୁସେନ୍, ମୁଫ୍ଡି ସୟଦ ନକିବୁଲ୍ ଅମୀନ୍ ବରକୀ ଏବଂ ମୁଫ୍ଡି ଅବଦୁର୍ ରହମାନ୍ ନଦ୍ୱୀଙ୍କ ନିକଟରେ ମୁଁ କୃତଜ୍ଞ । ଡକ୍ଟର ଉମେଶ ପତ୍ରୀ ଏବଂ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଅନ୍ନଦା ପ୍ରସାଦ ରାୟ ମୋତେ ଉତ୍ସାହିତ କରି ମୋର ମନୋବଳ ବୃଦ୍ଧି କରିଆସିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ନିଜର କୃତଜ୍ଞତା ଜ୍ଞାପନ କରୁଛି । ଶେଷରେ, ଡକ୍ଟର ଅବଦୁଲ୍ ଓ୍ୱିଦ୍ ଖାଁ, ବନ୍ଧୁ ରଫି ଅହମଦ୍ ଖାଁ, ସମିମ୍ ଖାଁ ଏବଂ ଫଳଲେ ହକ୍ଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟ ସହଯୋଗ ପାଇଁ ମୁଁ ଆନ୍ତରିକ ଧନ୍ୟବାଦ ଦେଉଛି ।

ସବୁପ୍ରକାର ସାବଧାନତା ସତ୍ତ୍ୱେ ଲେଖାରେ ଭୁଲ ରହିବା ଅସୟବ ନୁହେଁ । ଯଦି କୌଣସି ତ୍ରୁଟି ପାଠକମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆସେ, ତେବେ ମୋତେ ଜଣାଇଲେ, ପରବର୍ତ୍ତୀ ସଂସ୍କରଣରେ ମୁଁ ଏହାର ସଂଶୋଧନ କରିପାରିବି । ଆଶା କରେ ଗ୍ରନ୍ତୁଟି ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଅନେକ ପ୍ରାମାଣିକ ତଥ୍ୟ ଯୋଗାଇବା ସହିତ ଧର୍ମୀୟ ବୁଝାମଣା କ୍ଷେତ୍ରରେ ସହାୟକ ଦେବ ।

> ମ କ୍ରିଲ୍ଲ ଅହମଦ) ଚା.୩୧.୦୫.୨୦୧୧

ଗ୍ରାମ/ପୋ. : ମୁକୃନ୍ଦଦାଶପୁର

ଭାୟା : ପିପିଲି ଜିଲା : ଖୋର୍ଦ୍ଧା

ପିନ୍ : ୭୫୨ ୧୦୪ ଦ୍ରଭାଷ-9861269764

> ପାଠକ-ପାଠିକାମାନଙ୍କୁ ବିନମ୍ର ଅନୁରୋଧ, ସେମାନେ ମହାନ୍ ଗନୁମାନଙ୍କର ପବିତ୍ତା ରକ୍ଷା କରିବେ ।

# *ସୂଚୀପତ୍ର*

#### ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ

| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ପରିଚୟ  | ••••    | 9          |
|---|---------------------------------------|---------|------------|
|   | • ପଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଦ୍ମ                    | ••••    | 9          |
|   | • ଚରିତ୍ର                              | ••••    |            |
|   | • କୃତି                                | ••••    | 8          |
| * | ଇତିହାସର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି : |         |            |
|   | ବିଭିନ୍ନ ମତ ଓ ମନ୍ତବ୍ୟ                  | ••••    | 9          |
|   | ୍<br>ଥୋମାସ୍   କାର୍ଲାଇଲ୍               | ••••    | Γ          |
|   | • ଆର୍ ବସ୍ୱର୍ଥ ସ୍ଥିଥ                   | • • • • | 9 9        |
|   | • ଆଲଫୋନ୍ସ୍ର ଡି. ଲାମରଟାଇନ              | ••••    | 6 9        |
|   | • ଜନ୍ ଉଇଲିୟମ ଡ୍ରାପର                   | ••••    | 89         |
|   | • ମାଇକେଲ ହାର୍ଟ                        | ••••    | 89         |
|   | • ଟାଇମ ମାଗାଜିନ୍ରେ ବିଭିନ୍ନ ବିଦାନ୍      | ••••    | ୧୭         |
|   | • ଏଡ଼୍ୱାର୍ଡ଼ ଗୀବନ                     | ••••    | 90         |
|   | • ମେକର ଆର୍ଥର ଲିଓନାର୍ଡ଼                | ••••    | 9 6        |
|   | • ଜର୍ଜ ବର୍ଣାଡ଼ ଶ'                     | ••••    | 99         |
|   | • ଜନ୍ ଡାଭେନପୋର୍ଟ                      | ••••    | 98         |
|   | • ଗଡ୍ଫ୍ରେ ହିଗିନ୍ସ                     | ••••    | 9 <i>5</i> |
|   | • ମାନବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ରାୟ                   | ••••    | 99         |
|   | • ମାର୍କିସ୍ ଡ଼ଡ୍ସ                      | ••••    | 9Г         |
|   | • ସାମୁଏଲ ଜି. ଗୁଡ଼ରିଚ                  | ••••    | 9 (        |
|   | • ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୁଲ                    | ••••    | ୩୦         |
|   | • ଜି.ଏମ. ଡେୁକ୍ଟ୍                      | ••••    | ୩୧         |
|   | • ଡ଼ି.ଏସ୍. ମାର୍ଗୋଲିୟଥ୍                | ••••    | ୩9         |
|   | • ଏଚ୍. ଆର୍. ଗୀବ୍                      | ••••    | ୩୩         |
|   | • ଉଇଲିୟମ ମଣ୍ଡଗୋମେରୀ ୱ୍ୱାଟ୍            | ••••    | ୩୩         |
|   | •                                     |         | ୩୪         |

|   | • ସାର୍ ଉଇଲିୟମ ମୁର୍                         | •••• | ୩୫  |
|---|--------------------------------------------|------|-----|
|   | • ମେରେଡ଼ିଥ୍ ଟନସେଣ୍ଡ                        | •••• | ୩୫  |
|   | • ପ୍ରବଞ୍ଚନାର ଆରୋପ                          | •••• | ୩୬  |
|   | ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ                             |      |     |
| * | ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ୍ର - ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରମ୍ପରା |      | ୩୯  |
|   | • ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କାହିଁକି ?                     | •••• | ୪୩  |
|   | • ବୂଦ୍ଧି ଯଥେଷ ନୁହେଁ                        | •••• | ૪୬  |
|   | • ନିୟମ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଅଧିକାର       | •••• | ४୭  |
| * | ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପଦ୍ଧତି                          | •••• | 86  |
|   | • ଦୈବବାଣୀ                                  | •••• | ୫୩  |
|   | • ମାର୍ଗଦର୍ଶନରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଭୂମିକା         | •••• | 88  |
|   | • ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ବିଶେଷତ୍ୱ                 | •••• | ೨೦  |
|   | • ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ମାନବ                 | •••• | ୬୪  |
|   | • ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷା                   | •••• | ୭୪  |
|   | • ବହୁ ଧର୍ମ ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ                    | •••• | ୭ ୯ |
|   | ତୃତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ                               |      |     |
| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ କ'ଶ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ?        | •••• | Г6  |
|   | • ମିଥ୍ୟାବାଦୀ ?                             | •••• | L8  |
|   | • ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷୀ ?                            | •••• | ГГ  |
|   | • ଲୋଭୀ ?                                   | •••• | C 9 |
|   | • ନିଖୁଣ ଚରିତ୍ର                             | •••• | 68  |
|   | • ସମ୍ରାଟ ହରକ୍ୟୁଲେସ୍ ଓ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ     | •••• | 99  |
|   | ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ                              |      |     |
| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଚମକାରିତା              | •••• | 809 |
|   | • କୁର୍ଆନ କ'ଣ ?                             | •••• | 602 |
|   | • କୁର୍ଆନର ଚମକ୍।ରିତା                        | •••• | 602 |
|   | • ଅନୁପମ ଶୈଳୀ                               | •••• | ୧୦୭ |
|   | 🕶 ପାରିପାଶ୍ୱିକ ପ୍ରଭାବ ମୁକ୍ତ                 | •••• | 909 |

|   | 🔹 ତ୍ରୁଟିବିହୀନ ରଚନା                                | ••••    | 099   |
|---|---------------------------------------------------|---------|-------|
|   | • ଅସୟବ ପୁନରାବୃତ୍ତି                                | ••••    | 999   |
|   | 🗨 କୁର୍ଆନ ପାଠ ଶାନ୍ତିପ୍ରଦ                           | ••••    | 999   |
|   | • ପରିପୂର୍ତ୍ତ ବିଧାନ                                | ••••    | 669   |
|   | • ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକର ଚମକ୍ାର ପୁନରାବୃତ୍ତି                  | ••••    | 669   |
|   | • ଅଭୂତପୂର୍ବ ସୁରକ୍ଷା                               | ••••    | ୧୧୩   |
|   | • ରହସ୍ୟମୟ ଶବ୍ଦ                                    | ••••    | 690   |
|   | • କୁର୍ଆନର ଚ୍ୟାଲେଞ୍(                               | ••••    | 690   |
|   | • ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ନିରକ୍ଷର                        | ••••    | 699   |
|   | • କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ ମଧ୍ୟରେ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟର କାରଣ          | ••••    | ୧୩୦   |
|   | • କୁରଆନର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ସତ ହେଲା                       | ••••    | ୧୩୧   |
|   | • ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ପ୍ରତି ଆକଟପୂର୍ଣ୍ଣ ଦୈବବାଶୀ            | ••••    | ୧ ୩୩  |
|   | • ଇଚ୍ଛାବିରୋଧୀ ଦୈବବାଣୀ                             | ••••    | ୧୩୪   |
|   | ପଞ୍ଚମ ଅଧାୟ                                        |         |       |
| * | କୁର୍ଆନର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚମକାରିତା                        |         | ୧୩୭   |
|   | _                                                 | ••••    |       |
|   | • ବୃହ୍ମାଣର ଉତ୍ପତ୍ତି                               | ••••    | ୧୩୯   |
|   | • ପୃଥିବୀ ଗୋଲାକାର                                  | ••••    | 989   |
|   | • ମହାକାଶର କକ୍ଷପଥ                                  | ••••    | ९४୩   |
|   | • ଗ୍ରହଗୁଡ଼ିକ କକ୍ଷପଥରେ ବୂଲୁଛନ୍ତି                   | ••••    | 688   |
|   | • ସପ୍ତ ଆକାଶମଣଳ                                    | ••••    | 889   |
|   | <ul> <li>ଆକାଶ ଏକ ସୁରକ୍ଷାପ୍ରଦାନକାରୀ ଛାଡ</li> </ul> | ••••    | 68L   |
|   | • ପାହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକ ଭୂପୃଷ ଉପରେ କୀଳା                    | ••••    | 089   |
|   | • ସମୁଦ୍ର ଗର୍ଭିରେ ଅଦୃଶ୍ୟ ଅନ୍ତରାୟ                   | ••••    | 689   |
|   | • ଗଭୀର ସମୁଦ୍ର ଅନ୍ଧକାରମୟ                           | • • • • | ९ % भ |
|   | • ଜୀବ ଓ ଜଡ଼ଜଗତର ଯୁଗଳ ସୃଷ୍ଟି                       | • • • • | 889   |
|   | • ସନ୍ତାନର ଲିଙ୍ଗ ପାଇଁ ପୁରୁଷ ଦାୟୀ                   | ••••    | 689   |
|   | • ଟିପଚିହ୍ନ ପରିଚୟପତ୍ର                              | ••••    | ९४७   |
|   | • କୁର୍ଆନ ସମ୍ପର୍କରେ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନଙ୍କ ମତାମତ          | ••••    | 78°9  |
|   | • ମରିସ୍ ବୁକାଏଙ୍କର କୁର୍ଆନ ଉପରେ ଗବେଷଣା              | ••••    | ୧ ୬୩  |
|   |                                                   |         |       |

#### ଷଷ ଅଧାୟ

| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ             | ••••    | ૯૭૭ |
|---|---------------------------------------------|---------|-----|
|   | • ନିକର ଓ ନିକ ଝିଅଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ                  | ••••    | ૯૭૭ |
|   | • ଯୁଦ୍ଧରେ ନିହତ ହେବାକୁ ଥିବା ଶତ୍ରୁ            | ••••    | ୧୬୭ |
|   | <ul> <li>ଇଥ୍ଓପିଆର ରାଜାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ</li> </ul> | ••••    | ୧୬୭ |
|   | 🕶 ଇରାନ୍ ଓ ରୋମ ବିଜୟ                          |         | ୧୬୮ |
|   | • ଉପ୍ୱେଶ କରନୀ                               |         | ୧୬୮ |
|   | • ଶହୀଦ ହଜରତ ଉମର ଓ ଉସ୍ମାନ                    |         | ୨୯୨ |
|   | • ନାତି ହଜରତ ହସନ୍                            | ••••    | ୨୯୨ |
|   | • ଖିଲାଫତ କାଳ ଅବଧି                           | ••••    | ୨୯୨ |
|   | • ମୋତା ଯୁଦ୍ଧର ଧାରା ବିବରଣୀ                   | ••••    | ୧୭୦ |
|   | ସପ୍ତମ ଅଧ୍ୟାୟ                                |         |     |
| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ପ୍ରକୃତରେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ      | ••••    | ୧୭୧ |
|   | • ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଆରୋପଗୁଡ଼ିକ ମିଥ୍ୟା               | • • • • | ୧୭୨ |
|   | • ମାନବଜଗତର ମାର୍ଗଦର୍ଶକ                       | • • • • | 879 |
|   | 🔹 ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ସଂରକ୍ଷଣ               | ••••    | ୧୮୭ |
|   | • ଅନ୍ତିମ ଇଶ୍ୱରଦୂତ                           | ••••    | 979 |
|   | ଅଷ୍ମ ଅଧାୟ                                   |         |     |
| * | ବିଶ୍ୱର ମହାନ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ | ••••    | ୧୯୭ |
|   | • ପାର୍ସି ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ                         |         | ୧୯୭ |
|   | • ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ                          |         | 900 |
|   | • ହିନ୍ଦୁ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ                         |         | १०୩ |
|   | • ବାଇବଲ୍                                    | ••••    | 962 |
|   | ନବମ ଅଧ୍ୟାୟ                                  |         |     |
| * | ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ମହତବାଶୀ                | ••••    | 998 |
|   | ନିର୍ବାଚିତ ପୁଞ୍ଚକ                            | ••••    | ୨୭୩ |
|   |                                             |         |     |

#### ପ୍ରଥମ ଅଧାୟ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ପରିଚୟ

ବିଶ୍ୱରେ ଅନେକ ମହାମାନବ ଜନ୍ନଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନଙ୍କର ଅସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ସମାଜକୁ ଗଭୀର ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ କରିଛି । ସମାଜ ସେମାନଙ୍କୁ ମହାପୁରୁଷର ମାନ୍ୟତା ଦେଇଛି । ଇତିହାସ ସେମାନଙ୍କର ଯଶଗାନ କରିଛି ଏବଂ ଅଗଣିତ ନରନାରୀ ସେମାନଙ୍କୁ ନିଜ ଜୀବନର ଆଦର୍ଶ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି । ସେହି ମହାପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଜଣେ ଅନନ୍ୟ ପ୍ରତିଭା ଯାହାଙ୍କ ଆଦର୍ଶରେ ବିଶ୍ୱର ପ୍ରାୟ ୧୫୭ କୋଟି ନରନାରୀ ଅନୁପ୍ରାଣୀତ । ସେମାନେ ତାଙ୍କୁ କେବଳ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷ ନୁହେଁ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ଏବଂ ନିଜର ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନର ସମୟ ଆଚରଣରେ ତାଙ୍କୁ ଅନୁକରଣ କରନ୍ତି । ବିଶ୍ୱର ଶତକଡ଼ା ୨୩ଭାଗ ଲୋକେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଉପଦେଶକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଜ୍ଞା ମନେ କରନ୍ତି ।

ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ୫୭୦ବର୍ଷ ପରେ ଆରବର 'କୁରେଶ' ନାମକ ଏକ ସନ୍ତ୍ରାନ୍ତ ବଂଶରେ ୫୭୦ ମସିହା ଏପ୍ରିଲ ୨୦ ତାରିଖ ସୋମବାର ଦିନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କର ଜନ୍ମ । ପୂରାନାମ 'ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ବିନ୍ ଅନ୍ଦୁଲ୍ଲାହ' । ବାପାଙ୍କ ନାମ 'ଅନୁଲ୍ଲାହ' ଏବଂ ମାଆଙ୍କ ନାମ 'ଆମନା' । ମାତୃଗର୍ଭରେ ଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ ସେ ନିଜ ପିତାଙ୍କୁ ହରାଇଲେ ଏବଂ ମାତ୍ର ୬ବର୍ଷ ବୟସରେ ମାଆଙ୍କୁ ହରାଇ ଅନାଥ ହୋଇଗଲେ । ଜେଜେ ଅନ୍ଦୁଲ ମୁଉଲିବ ଥିଲେ ସେତେବେଳେ ମକ୍କାର ସର୍ଦ୍ଦାର ଏବଂ କାବା ପୀଠର ତତ୍ତ୍ୱାବଧାରକ । ସେ ବାପା-ମାଆ ଛେଉଣ୍ଡ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କର ଲାଳନ ପାଳନ ଭାର ଗ୍ରହଣ କଲେ; କିନ୍ତୁ ମାତ୍ର ଦୁଇବର୍ଷ ପରେ ତାଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଦେହାନ୍ତ ହୋଇଗଲା । ଶେଷରେ କକା ଅବୁ ତାଲିବ୍ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କ ପ୍ରତିପୋଷଣର ଦାୟୀତ୍ୱ ବହନ କଲେ । ସେ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କୁ ବହୁତ ସ୍ନେହ କରୁଥିଲେ । କକାଙ୍କ ସ୍ନେହର ପରଶ ପାଇ ଅନାଥ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଧୀରେ ଧୀରେ ବଡ଼ ହେଲେ । ତାଳିଶ ବର୍ଷ ବୟସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେକା ଅବୁ ତାଲିବ୍ଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ରହିଥିଲେ ।

ଚାଳିଶ ବର୍ଷ ବୟସରେ ତାଙ୍କୁ ଦୈବବାଶୀ ହେଲା ଏବଂ ସେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଯୁକ୍ତ ହେଲେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ୨୩ବର୍ଷ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ଦିବ୍ୟଧର୍ମର ପୁନଃସ୍ଥାପନା ପାଇଁ, ସମାଜକୁ ଅନ୍ୟାୟ ଓ କୁସଂସ୍କାରରୁ ମୁକ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ସେ କଠୋର ସଂଗ୍ରାମ କଲେ ଓ ଗୋଟିଏ ଆଦର୍ଶ ସମାଜ ଗଢ଼ିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେଲେ । ଖ୍ରୀ.ଅ. ୬୩୨ ଜନ୍ମ ତାରିଖରେ ସେ ମଦିନାରେ ଇହଧାମ ତ୍ୟାଗ କଲେ ।

#### ପଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଦ୍ମ

ଯେଉଁ ସମାକରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ଜନ୍ମ ଗ୍ରହଣ କଲେ ଏବଂ ଯେଉଁଠାରେ ସେ ଶିଶୁରୁ ଯୁବକ ହେଲେ, ସେ ସମାଜ ନାନା ପ୍ରକାର କୁସଂସ୍କାର ଓ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଥିଲା । ହତ୍ୟା, ଲୁଣ୍ଠନ, ବ୍ୟଭିଚାର— ସବୁପ୍ରକାର ଅନ୍ୟାୟ ଅତ୍ୟାଚାର ଚାଲିଥିଲା । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦ୍ରାୟର ନିଜସ୍ୱ ଉପାସ୍ୟ ଥିଲେ ଏବଂ ବିଗ୍ରହ ସନ୍ଧୁଖରେ ନରବଳି ଦିଆଯାଉଥିଲା । ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ଏଭଳି ଥିଲା ଯେ ସମାଧି ନିକଟରେ ଓଟକୁ ବାନ୍ଧି ଭୋକ ଉପାସରେ ତାକୁ ମାରିଦେବା ପୁଣ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ ମନେ କରୁଥିଲେ । ଦୁର୍ଭିକ୍ଷବେଳେ ଗାଈ ଲାଞ୍ଜରେ ଘାସ ବାନ୍ଧି ନିଆଁ ଲଗାଇ ଦେଉଥିଲେ ଯେ, ଏହାଦ୍ୱାରା ବର୍ଷା ହେବ । ଆରବ ସମାଜ ଘୋର ନୈତିକ ଅଧଃପତନ ମଧ୍ୟରେ ଗତି କରୁଥିଲା । ମଦ ଏବଂ ଜୁଆ ଏକ ସାଧାରଣ ଘଟଣା ଥିଲା । ସୁଧ ବ୍ୟବସାୟ ଚରମ ସୀମା ସ୍ପର୍ଣ କରିଥିଲା । ଚୋରି ଡକାୟତି ହେଉଥିଲା । ବ୍ୟବସାୟୀ ଓ ପଥିକମାନଙ୍କୁ ବାଟରେ ଲୁଟି ନିଆଯାଉଥିଲା । ସମାଜରେ ଦାସତ୍ୱ ପ୍ରଥାର ପ୍ରଚଳନ ଥିଲା ଏବଂ କ୍ରୀତଦାସମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଅତି ଅମାନୁଷ୍ଠିକ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଉଥିଲା ।

ସମାଜରେ ମହିଳାମାନଙ୍କର କୌଣସି ସ୍ଥାନ ନଥିଲା । ସେମାନଙ୍କୁ ଅକଥନୀୟ ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ଦିଆଯାଉଥିଲା । ଯିଏ ଯେତେ ଚାହୁଁଥିଲା ଉପପତ୍ନୀ ରଖୁଥିଲା ଏବଂ ମନଇଚ୍ଛା ସେମାନଙ୍କୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଦେଉଥିଲା । ଛାଡ଼ପତ୍ରର କୌଣସି ନୀତିନିୟମ ନଥିଲା । ଲୋକେ ନିଜ ଦାସୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦେହ ବ୍ୟବସାୟ କରାଇ ଅର୍ଥ ଅର୍ଜନ କରୁଥିଲେ । ବ୍ୟଭିଚାର ଏପରି ଥିଲା ଯେ ଜଣେ ମହିଳା ସହିତ ଏକାଧିକ ପୁରୁଷ ସମ୍ପର୍କ ରଖୁଥିଲେ ଏବଂ ସନ୍ତାନ ଜନ୍ନ ହେଲେ ସେ ମହିଳା ହିଁ କହୁଥିଲା ତା' ଶିଶୁର ବାପା କିଏ ।

ବର୍ବରତା କଥା ଶୁଣିଲେ ହୃଦୟ ଥରିଉଠିବ । ବାପା ନିଜ କୁନି ଝିଅକୁ ଜିଅନ୍ତା ମାଟିତଳେ ପୋତି ଦେଉଥଲା, କେବଳ ଏଇଥପାଇଁ ଯେ, ସେ କାହାରି ଶ୍ୱଶୁର ହେବା ଏକ ଅପମାନ ବୋଲି ମନେ କରୁଥିଲା । ଯୁଦ୍ଧରେ ବନ୍ଦୀ ହୋଇ ଆସିଥିବା ଶିଶୁ ଓ ମହିଳାମାନଙ୍କୁ ନୃଶଂସ ଭାବରେ ହତ୍ୟା କରାଯାଉଥିଲା । ଗର୍ଭବତୀ ମହିଳାଙ୍କର ବଳପୂର୍ବକ ଗର୍ଭପାତ କରାଇ ଦିଆଯାଉଥିଲା ଏବଂ ଛୋଟ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ତେଣ୍ଟା ମୁନରେ ଝୁଲାଇ ଦିଆଯାଉଥିଲା ।

ଏଭଳି ନିର୍ଲିଜ ଥିଲେ ଯେ ନାରୀ ଓ ପୁରୁଷ ନିବସ ହୋଇ ପବିତ୍ର କାବା ପୀଠ ପରିକ୍ରମା କରୁଥିଲେ । ପିତାର ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ପୁତ୍ର ପିତାଙ୍କ ପତ୍ନୀର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ରୂପେ ତାକୁ ବିବାହ କରୁଥିଲା ।

ଆରବରେ ଥିଲା ଘୋର ଅରାଜକତା । ''କୋର ଯା'ର ମୁଲକ ତାର'' ନୀତି ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା । ଦେଶରେ ଶାସନ ବୋଲି କିଛି ନଥିଲା ବା କୌଣସି ଶାସକ ନଥିଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ମୁଖ୍ୟ ଭାବେ ଜଣେ ଜଣେ ସର୍ଦ୍ଦାର ଥିଲେ । ଅବଶ୍ୟ ଆରବୀୟମାନେ ଥିଲେ ବୀର ଓ ସ୍ୱାଭିମାନୀ । ନିଜର ବା ନିଜ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରାଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉସର୍ଗ କରିଦେଉଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ଜାତୀୟତା କ'ଣ ସେମାନେ ଜାଣି ନଥିଲେ । ଗୋଷୀ ବା ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ହିଁ ଥିଲା ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସବୁକିଛି । ସାମାନ୍ୟ କଥାକୁ କେନ୍ଦ୍ରକରି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟରେ ଶହ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ଯୁଦ୍ଧ ଓ ରକ୍ତପାତ ଲାଗି ରହୁଥିଲା । ଶତ୍ରୁକୁ ହତ୍ୟା କରି ତା' ନାକ ଓ କାନ କାଟି ନିଆଯାଉଥିଲା । ମାନବିକତା ବୋଲି କିଛି ନଥିଲା । ଶିକ୍ଷା ପ୍ରାୟ ନଥିଲା । ଲେଖାପଡ଼ା ଜାଣିଥିବା ଲୋକେ ନଗଣ୍ୟ ଥିଲେ । ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ଏହାହିଁ ଥିଲା ଆରବବାସୀଙ୍କର ସଭ୍ୟତା ।

#### ଚରିତ୍ର

ଏହିଭଳି ଏକ ବର୍ବର ଓ ବିଶୃଙ୍ଖଳ ସମାଜରେ ଭିନ୍ନ ଏକ ଚରିତ୍ର ଧାରଣ କରି ଜନ୍ନଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ଧଦ ସତେଯେପରି ପଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଦ୍ମ । ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ବସବାସ କରୁଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା ଏହାର କୌଣସି ଅନ୍ୟାୟ ଅନୀତି ତାଙ୍କୁ ୟର୍ଶ କରିପାରି ନଥିଲା । ଇତିହାସ କହେ, ସେ ଥିଲେ ଜଣେ ସରଳ ଓ ସତ୍ୟନିଷ୍ଠ ବ୍ୟକ୍ତି । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିରକ୍ଷର ଥିଲେ । ବ୍ୟବହାର ଅତି ଭଦ୍ର ଓ ବିନମ୍ର । କାହାରିକୁ କଟୁକଥା କହୁ ନଥିଲେ । କୌଣସି ଅପଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରୁ ନଥିଲେ କିୟା ଅନାବଶ୍ୟକୀୟ କଥା ମଧ୍ୟ କହୁ ନଥିଲେ । ଧିରେ କିନ୍ତୁ ୟଷ୍ଟ ଶବ୍ଦରେ କହିବା ଏବଂ ସ୍ୱଳ୍ପ ଶବ୍ଦରେ

ଅଧିକ ଭାବପ୍ରକାଶ ତାଙ୍କର କଳା ଥିଲା । କଥାବାର୍ତ୍ତା ବେଳେ ମୁହଁରେ ମୃଦୂ ହସ ଛାଇ ରହୁଥିଲା । ଜୀବନରେ ଥରେ ହେଲେ ସେ ମିଛ କହିନାହାନ୍ତି । ଥଟ୍ଟା ପରିହାସ ବେଳେ ମଧ୍ୟ ମିଛ କହୁ ନଥିଲେ । ସ୍ମିତହାସ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ହସିବାର ତାଙ୍କୁ କେହି କେବେ ଦେଖିନାହିଁ । ସେ କୌଣସି ବିଗ୍ରହ ପୂଜା କରୁ ନଥିଲେ । ମଦ ଖାଉ ନଥିଲେ ବା ଜୁଆ ଖେଳୁ ନଥିଲେ । ନାଚଗୀତର ଆସରଠାରୁ ଦୂରେଇ ରହୁଥିଲେ । ଅବସର ସମୟରେ ସାଙ୍ଗସାଥିଙ୍କ ମେଳରେ ବା ମଉଜ ମଜଳିସ୍ରରେ ସମୟ ନଷ୍ଟ ନକରି 'ହିରା' ପାହାଡ଼ର ଏକ ଗୁମ୍ଫା ଭିତରକୁ ଚାଲି ଯାଉଥିଲେ ଏବଂ ସେଠାରେ ଏକାନ୍ତରେ ଧାନମଗୁ ରହି ସଷ୍ଟାଙ୍କର ଉପାସନା କରୁଥିଲେ ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଏତେ ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ଥିଲା ଯେ, ସମାଜ ତାଙ୍କୁ ''ଅଲ୍-ଅମୀନ'' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' ଉପାଧି ଦେଇଥିଲା । ତାଙ୍କର ହୃଦୟ ଥିଲା ଅତ୍ୟନ୍ତ କୋମଳ । ଦୁଃଖୀରଙ୍କିଙ୍କ ଦୁଃଖ ସହିପାରୁ ନଥିଲେ । କେହି କିଛି ସାହାଯ୍ୟ ମାଗିଲେ ଧାରକରଜ କରି ସାହାଯ୍ୟ କରିଦେଉଥିଲେ । ଉଦାରତା ଏପରି ଯେ କେହି ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୁର୍ବ୍ୟବହାର କଲେ ସହି ନେଉଥିଲେ ଏବଂ କ୍ଷମା କରି ଦେଉଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନେକ ଅତ୍ୟାଚାର ହେଲା; କିନ୍ତୁ ସେ କୌଣସି ଆକ୍ରୋଶ ରଖିନାହାନ୍ତି । ଦଣ୍ଡିତ କରିବାର ଶକ୍ତି ଥାଇ ମଧ୍ୟ କ୍ଷମା କରିଛନ୍ତି । ସେବକମାନେ ଭୁଲ କଲେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ବିରକ୍ତି ପ୍ରକାଶ କରିବାର ମଧ୍ୟ କେହି କେବେ ଦେଖିନାହିଁ । ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉଦାର ଓ ସଂଯମୀ ପୁରୁଷ । ଅନ୍ୟକୂ ପ୍ରଥମେ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାଇବା, ବନ୍ଧୁ ପ୍ରିୟଜନଙ୍କୁ ଉପହାର ଦେବା ଏବଂ ପୀଡ଼ିତଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ କରିବା, ରୋଗୀ ମୁଣ୍ଡ ପାଖରେ ବସି ତାକୁ ଆଉଁସିବା, ସାନ୍ସନା ଦେବା ଏବଂ ତା'ର ଆରୋଗ୍ୟ କାମନା କରି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଆଦି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନର ପ୍ରାୟ ନିୟମିତ ଘଟଣା ଥିଲା ।

ନିଜ ପରିବାର ପ୍ରତି ସେ ଥିଲେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉଦାର । ଘରକାର୍ଯ୍ୟରେ ସାହାଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ନିଜ କାମ ନିଜେ କରୁଥିଲେ । ଜୋତା ଫାଟିଗଲେ ବା ପୋଷାକ ଚିରିଗଲେ ନିଜ ହାତରେ ସିଲେଇ କରୁଥିଲେ । ନିଜେ କ୍ଷୀର ଦୁହୁଁଥିଲେ ଏବଂ ଘରେ ଝାଡୁ ମଧ୍ୟ ଦେଉଥିଲେ ।

ତାଙ୍କର ଏପରି ସୁନ୍ଦର ଚରିତ୍ର ଆରବର ଜଣେ ଧନଶାଳୀ ଓ ଆଭିକାତ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ମହିଳା ହଜରତ ଖଦିଜାଙ୍କୁ ଆକୃଷ୍ଟ କରିଥିଲା । ଏହି ବିଧବା ଭଦ୍ରମହିଳାଜଣଙ୍କର ବୟସ ଥିଲା ସେତେବେଳେ ଚାଳିଶି ବର୍ଷ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ସେ ଏତେ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଗଲେ ଯେ ପ୍ରଥମେ ତାଙ୍କୁ ନିଜ ବ୍ୟବସାୟର ଦାୟିତ୍ୱ ଦେଲେ । କ୍ରମେ ଯୁବକ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ସାଧୁତା ଓ ସଦାଚାର ତାଙ୍କୁ ଅତିଶୟ ମୁଗ୍ଧ କଲା ଏବଂ ସେ ତାଙ୍କୁ ବିବାହ ପ୍ରୟାବ ପଠାଇଲେ । ମାତ୍ର ୨୫ବର୍ଷ ବୟୟ ଯୁବକ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ଏହି ପ୍ରୟାବ ଗ୍ରହଣ କରି ତାଙ୍କୁ ବିବାହ କଲେ ।

କଣେ ସମ୍ଭାନ୍ତବଂଶୀୟ ଧନଶାଳୀ ମହିଳାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ହୋଇ ସୂଦ୍ଧା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ପଦ କୌଣସି ପ୍ରକାର ବିଳାସ ବ୍ୟସନରେ ଲିପ୍ତ ନହୋଇ ସରଳ ଓ ନିରାଡ଼୍ୟର ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରୁଥିଲେ । ଧର୍ମଦୂତ ପଦ ପ୍ରାପ୍ତି ପରେ ସେ ନିଜର ସବୁ ଧନସମ୍ପର୍ଭ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଉତ୍ସର୍ଗ କରି ଦାରିଦ୍ର୍ୟମୟ ଜୀବନକୁ ଆଦରି ନେଇଥିଲେ । ଆମେ ଇତିହାସରୁ ଜାଣୁ ତାଙ୍କ ଘରେ ଅନେକ ସମୟରେ ଚୁଲି ଜଳେ ନାହିଁ । ଭୋକ ଉପାସରେ ରହିବାକୁ ପଡ଼େ । ତାଙ୍କର ଖାଦ୍ୟ ଥିଲା ଖଳୁରୀ ବା ଯଅ ତିଆରି ରୁଟି । ବେଳେବେଳେ କ୍ଷୀର ବା ମାଂସ ମଧ୍ୟ ମିଳିଯାଏ । ସେ ମାଟିଘରେ ରହୁଥିଲେ ଏବଂ ଚମଡ଼ା ବା ଖଳୁରୀପତ୍ର ବିଛଣାରେ ଶୋଉଥିଲେ । ନିଜ ବା ନିଜ ପରିବାର ପାଇଁ ସେ କେବେହେଲେ ଟିକିଏ ଉନ୍ନତମାନର ଜୀବନ କାମନା କରିନାହାନ୍ତି । ଧନ ସଂଚୟ କରିନାହାନ୍ତି କିୟା କୋଠାବାଡ଼ି ତିଆରି କରିନାହାନ୍ତି । ବରଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ କୃପାରୁ ଯାହା ମିଳେ, ତାକୁ ଅନ୍ୟକୁ ଦାନ କରିଦିଅନ୍ତି ।

#### କୃତି

ଏହି ଶାନ୍ତ-ସରଳ ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକ ମାତ୍ର ୨୩ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଆରବର ଇତିହାସ ବଦଳାଇ ଦେଲେ । ବାରଲକ୍ଷ ବର୍ଗମାଇଲ ଅଞ୍ଚଳର ଅଧିବାସୀମାନଙ୍କର ଆଚାର-ବ୍ୟବହାର ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ ବଦଳାଇ ଦେଲେ । ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଥା-ପର୍ମ୍ପରାଯୁକ୍ତ ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳ ସମ୍ପ୍ରଦାୟମାନଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମ ଓ ଭ୍ରାତୃତ୍ୱ ବନ୍ଧନରେ ବାନ୍ଧି ଦେଲେ । ସମାଜରେ ଥିବା ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ଓ କୁସଂୟାରଗୁଡ଼ିକର ଅନ୍ତ କରିବା ସହ ସମୟ୍ତ ପ୍ରକାର ଦୁର୍ନୀତି ଓ ଦୁରାଚାରର ମୂଳୋତ୍ପାଟନ କରି ବିଶ୍ୱ ଇତିହାସରେ ଅନୁପମ ଉଦାହରଣ ସୃଷ୍ଟି କରିଗଲେ । ଯେଉଁ ସମାଜରେ ହତ୍ୟା, ଚୋରି, ଡକାୟତି, ବ୍ୟଭିଚାର, ମଦ୍ୟପାନ ଓ ଜୁଆ ଆଦି ଅତି ସାଧାରଣ କଥା ଥିଲା, ଦାସତ୍ୱ ପ୍ରଥାର ପ୍ରଚଳନ ଥିଲା, ମହିଳାମାନଙ୍କ ପ୍ରତି

ଅତ୍ୟାଚାର କରାଯାଉଥିଲା, ଶିଶୁଳନ୍ୟାମାନଙ୍କୁ ଜିଅନ୍ତା ପୋଡି ଦିଆଯାଉଥିଲା, ନଗୁତା ଆଉ ବର୍ବରତା ତଥା ପାଶବିକତା ଥିଲା; କିନ୍ତୁ ମାନବିକତାର ଚିହ୍ନବର୍ଷ ନ ଥିଲା, ସେ ସମାଜ ପୁଣି କୋଟି କୋଟି ଜନତାଙ୍କର ଏକ ଆଦର୍ଶ ସମାନ ହୋଇଗଲା । ଏପରିକି ତାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଷଡ଼ଯନ୍ତ୍ର କରୁଥିବା ଶତ୍ରୁମାନେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଦାସତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାର କରିନେଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପାଇଁ ନିଜ ପ୍ରାଣ ମଧ୍ୟ ଉସ୍ପର୍ଗ କରିଦେଲେ । ହୃଦୟର ଜୟ ହିଁ ପ୍ରକୃତ ଜୟ, ଏହା ସେ ପ୍ରମାଣିତ କରିଦେଲେ । ମଣିଷ ହୃଦୟରେ ସେ ଏପରି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିଦେଲେ ଯେ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ନିଜେ ଆସି ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାଣଦଣ୍ଡ ଭିକ୍ଷା କରୁଥିଲା ।

ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟର କଥା, ଏସବୁ ଘଟଣା ମାତ୍ର ୨୩ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଘଟିଗଲା । ଏତେ କମ୍ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଏଭଳି ଚମତ୍କାରିତା କୌଣସି ଶକ୍ତିଶାଳୀ ରାଷ୍ଟ୍ର ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସୟବ ନୁହେଁ । ଇନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ବ୍ରିଟାନିକା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ କୃତିର ମୂଲ୍ୟାୟନ କରି ଲେଖିଛି :

''ଈଶ୍ୱରଦୂତ କାଳର ୨୩ବର୍ଷର ଅବଧି ମଧ୍ୟରେ ମୁହନ୍ନଦ ଏଭଳି କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରିଛନ୍ତି, ଯାହା ଅବଶ୍ୟ ମାନବ ଇତିହାସର ଏକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଗୁରୁଦ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କୃତି ରୂପେ ବିବେଚିତ ହେବ ।''

ବିଶ୍ୱ ଇତିହାସରେ ଏଭଳି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ନାହିଁ, ଯାହାର ଅତି ସାଧାରଣ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ କୋଟି କୋଟି ନରନାରୀ ପୁଣ୍ୟ ମନେକରି ଅନୁକରଣ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଠିକ୍ ତାଙ୍କରି ଭଳି ଖାଆନ୍ତି, ପିଅନ୍ତି, ଶୁଅନ୍ତି ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ନିତ୍ୟକର୍ମଗୁଡ଼ିକ କରନ୍ତି । ଯେଉଁ ଭକ୍ତି ଓ ଭାବାବେଗ ସହିତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଆଦେଶ ପାଳନ କରାଯାଏ, ଏହାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ବିଶ୍ୱରେ ବିରଳ ।

<sup>&#</sup>x27;Muhammed' Encyclopedia Britannica Ultimate Reference Suite, Chicago, 2011—"During the 23 year period of his Prophethood, Muhammed accomplished what by any account must be considered among the most significant achievements of human history.... It can therefore be argued that Muhammed's mark on history was as profound and enduring as anything recorded in the pages of human history."

# ଇତିହାସର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି: ବିଭିନ୍ନ ମତ ଓ ମନ୍ତବ୍ୟ

ଅନେକ ବ୍ୟକ୍ତି କୌଣସି ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପାରଦର୍ଶିତ। ଯୋଗୁଁ କୀର୍ତ୍ତି ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିଛନ୍ତି । କେହି କଳା ଓ ସାହିତ୍ୟରେ ଏବଂ କେହି ବିଜ୍ଞାନ ବା ଗଣିତଶାସରେ ପାରଦର୍ଶିତ। ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ହେଲେ, କେହି ନୂତନ ଆବିଷ୍କାର ବା ଉଦ୍ଭାବନ କରି ବିଶ୍ୱବିଖ୍ୟାତ ହେଲେ, କେହି ସୁଶାସନ ପାଇଁ ବା କେହି ଅସାଧାରଣ ବୀରତ୍ୱ ଯୋଗୁଁ 'ମହାନ୍' ଆଖ୍ୟା ପାଇଲେ, କେହି ସମାଜ ସଂସ୍କାରକ ରୂପେ ସମାଜ ସେବା କରି ମହାପୁରୁଷର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ପାଇଲେ ଏବଂ କେହି ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ ତତ୍ତ୍ୱର ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଦେଇ 'ମହାତ୍ମା' ହେବାର ଗୌରବ ଅର୍ଚ୍ଚନ କଲେ । କିନ୍ତୁ ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସମାନଭାବେ ସଫଳତାର ଶୀର୍ଷକୁ ଛୁଇଁ ପାରିଥିବା ଅନନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଇତିହାସରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି ଦେଖାଯାଉନାହାନ୍ତି ।

ବିଶ୍ୱର ଏକ-ପଞ୍ଚମାଂଶରୁ ଅଧିକ ନର-ନାରୀଙ୍କ ହୃଦୟ ଜୟ କରିଥିବା ଏହି ମହାନ୍ ପୁରୁଷ ଥିଲେ ଏକାଧାରରେ ଜଣେ ଧର୍ମପ୍ରାଣ ମହର୍ଷି, ଧର୍ମ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ, ସୁଦକ୍ଷ ଶାସକ, ବିଜ୍ଞ ବିଚାରପତି, ପ୍ରବୀଣ ରାଜନୀତିଜ୍ଞ, ଦକ୍ଷ ସେନାପତି ଏବଂ ଜଣେ ମହାନ୍ ସମାଜ ସଂସ୍କାରକ l ଜଣେ ଭାରତୀୟ ବିଦ୍ୱାନ୍ ପ୍ରଫେସର କେ.ଏସ୍.ରାମକ୍ରିଷା ରାଓଙ୍କ ମତରେ—

''ମୂହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସତ୍ୟତାକୁ ଜାଣିପାରିବା ଅତ୍ୟନ୍ତ କଷ୍ଟକର । ମୁଁ କେବଳ ତାର ଗୋଟିଏ ଝଲକ ପାଇପାରୁଛି । ସିନେମାରେ ଦୃଶ୍ୟପଟ୍ଟ ଭଳି କି ନାଟକୀୟ ଅନୁକ୍ରମ ! ମୁହନ୍ନଦ ହେଉଛନ୍ତି ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକ, ମୁହନ୍ନଦ ହେଉଛନ୍ତି ବୀରପୁରୁଷ, ମୁହନ୍ନଦ ବ୍ୟବସାୟୀ, ମୁହନ୍ନଦ ରାଜନୀତିଜ୍ଞ, ମୁହନ୍ନଦ ହିଁ ବକ୍ତା, ମୁହନ୍ନଦ କ୍ରୀତଦାସଙ୍କର ସଂରକ୍ଷକ, ମୁହନ୍ନଦ ନାରୀଜାତିର ମୁକ୍ତିଦାତା, ମୁହନ୍ନଦ ନ୍ୟାୟାଧୀଶ, ମୁହନ୍ନଦ ହିଁ ସନ୍ତୁ । ଏ ସମୟ ଚମକ୍ରାର ଭୂମିକାରେ, ସମୟ ମାନବୀୟ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ଷେତ୍ରରେ ସେ ଜଣେ 'ନାୟକ' ସଦୃଶ ।''(1)

<sup>&</sup>quot;The personality of Muhammed, it is most difficult to get into the whole truth of it. Only a glimpse of it I can catch.

ବିଶ୍ୱର ପ୍ରଖ୍ୟାତ ଐତିହାସିକ ଓ ବୃଦ୍ଧିଜୀବୀ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ସରଳତା, ସତ୍ୟନିଷ୍ଠା, ସହୃଦୟତା, ନ୍ୟାୟପରାୟଣତା ଏବଂ ମଧୁର ବ୍ୟବହାରର ଭୂୟସୀ ପ୍ରଶଂସା କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କ ଅନୁପମ ଚରିତ୍ରକୁ ସେମାନଙ୍କ ଲେଖନୀ ଇତିହାସ ପୃଷ୍ଠାରେ ସ୍ୱର୍ଣ୍ଠାଷ୍ଠରେ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିଛି । ମୁସଲମାନ ଲେଖକଙ୍କ କଥା ଉଲ୍ଲେଖ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ, ଅଣମୁସଲିମ୍ ଲେଖକମାନଙ୍କର କଲମ ମଧ୍ୟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରଶଂସାରେ ଶତମୁଖ । ଅନେକ ତାଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱ ଇତିହାସର ମହାନ୍ତମ ତଥା ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ଏପରିକି ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ତୀବ୍ର ସମାଲୋଚନା କରିଥିବା ଅନେକ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଗୁଣଗାନ କରିବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ ହୋଇଛନ୍ତି । ଶତ୍ରୁ ଓ ମିତ୍ର ଉଭୟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ପ୍ରଶଂସିତ । ପାଠକମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ଉତ୍କଳ ଚରିତ୍ର ଓ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱର ଏକ ସଷ୍ଟ ଚିତ୍ର ଦେବାପାଇଁ ମୁଁ କେତେକ ବିଶିଷ୍ଟ ଐତିହାସିକ ଓ ବୃଦ୍ଧିଜାବୀଙ୍କର ମତାମତ ସେମାନଙ୍କ ପୁୟକରୁ ଉଦ୍ଧାର କରୁଛି । ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ କଥା ହେଉଛି ଯେ, ଏମାନେ କେହି ମୁସଲମାନ ନୃହଁନ୍ତି ।

# ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ

ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ୍ (୧୭୯୫-୧୮୮୧) ଇଂଲଞ୍ଜରେ ୧୮୪୦ମସିହା ମେ' ମାସ ୮ତାରିଖ ଦିନ ନିଜର ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍ ଖ୍ରୋତାମାନଙ୍କୁ ଉଦ୍ବୋଧନ ଦେଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ଐତିହାସିକ ଅଭିଭାଷଣର ବିଷୟବସ୍ତୁ ଥିଲା "The Hero as Prophet" ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ

-

What a dramatic succession of picturesque scenes? There is Muhammed, the Prophet. There is Muhammed, the Warrior; Muhammed, the Businessman; Muhammed, the Statesman; Muhammed, the Orator; Muhammed, the Reformer; Muhammed the Refuge of Orphans; Muhammed, the Protector of Slaves; Muhammed, the Emancipator of women; Muhammed, the Judge; Muhammed, the Saint. All in all these magnificent roles, in all these departments of human activities, he is like a Hero." (Prof. K.S. Ramakrishna Rao, Muhammad, the Prophet of Islam, Madras, 1952, P.-16)

ଜଣେ ବୀର । ହିରୋ ଧର୍ମଦୂତ ଭାବେ ସେ ଏମିତି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ବାଛିଲେ ଯିଏକି ସେ ସମୟରେ ବିଶ୍ୱର ସବୁଠାରୁ ଅଧିକ ନିନ୍ଦିତ ବ୍ୟକ୍ତି ଥିଲେ, ଯାହାଙ୍କର ଚରିତ୍ର ସଂହାର କରିବା ପାଇଁ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେକଖମାନଙ୍କର ଲେଖନୀ ସଦା ଚଞ୍ଚଳ ରହୁଥିଲା । ଇଂଲଣ୍ଡ ମାଟିରେ ଅପୂର୍ବ ସାହସର ସହିତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଭୂୟସୀ ପ୍ରଶଂସା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ 'ହିରୋ ଧର୍ମଦୂତ' ରୂପେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରି କାର୍ଲାଇଲ୍ ଇଂଲଣ୍ଡବାସୀଙ୍କୁ ୟନ୍ତ କରିଦେଇଥିଲେ । କେବଳ ଏତିକି ନୁହେଁ, ଯୁରୋପୀୟ ଲେଖକମାନେ ତାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ କରିଥିବା ଆରୋପଗୁଡ଼ିକୁ ଦୃଢ଼ଭାବରେ ଖଣ୍ଡନ କରି ସେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତରେ ଏକ ଆଲୋଡ଼ନ ସୃଷ୍ଟି କରିଦେଇଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ଐତିହାସିକ ଭାଷଣ ବିଶ୍ୱର ବହୁ ଐତିହାସିକ ଓ ବୁଦ୍ଧିକୀବୀମାନଙ୍କର ବିଚାରକୁ ଗଭୀର ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଜଣେ ବୀର ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କାର୍ଲାଇଲ୍ କହିଥିଲେ—

''ଆରବ ଜାତି ପାଇଁ ଏହା ଅନ୍ଧାର ମଧ୍ୟରୁ ଆଲୋକର ଜନ୍ମ ପରି ଥିଲା । ଏହା ଯୋଗୁଁ ଆରବ ଜୀବନ୍ତ ହୋଇଉଠିଲା । ସୃଷ୍ଟି କାଳରୁ ଗୋଟିଏ ଦରିଦ୍ର ମେଷପାଳକ ଜାତି ଅଜ୍ଞାତଭାବେ ମରୁଭୂମିରେ ବୁଲୁଥିଲା । ଜଣେ ବୀର ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ଏକ ବିଶ୍ୱସନୀୟ ବାର୍ତ୍ତା ସହ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ପଠାଗଲା । ଦେଖ, ଗୋଟିଏ ଅଜଣା ଜାତି ହୋଇଗଲା ବିଶ୍ୱବିଦିତ ଏବଂ ଗୋଟିଏ କ୍ଷୁଦ୍ର ରାଷ୍ଟ୍ର ହୋଇଗଲା ବିଶ୍ୱମହାନ ।''<sup>(2)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସଦାଚାର ଓ ସତ୍ୟନିଷ୍ଠାର ଭୂୟସୀ ପ୍ରଶଂସା କରି କାର୍ଲାଇଲ୍ କହିଲେ—

THOMAS CARLYLE, Heros and Hero Worship, London, Original Text: "To the Arab Nation it was as a birth from darkness into light; Arabia first became alive by means of it. A poor shepherd people, roaming unnoticed in its desert since the creation of the world: a Hero-Prophet was sent down to them with a word they could believe: see, the unnoticed becomes world-notable, the small has grown world-great; ..." (p.105)

''ତାଙ୍କ ସାଥିମାନେ ତାଙ୍କୁ ନାମ ଦେଇଥିଲେ 'ଅଲ୍-ଅମୀନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' । ଜଣେ ସଚ୍ଚୋଟ ଓ ବିଶ୍ୱସନୀୟ ମଣିଷ, ସଚ୍ଚୋଟ ନିଜ କଥାରେ, ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଆଉ ବିଚାର-ଧାରାରେ... ତାଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଖାଣ୍ଟି, ଭ୍ରାତୃବସଳ ଓ ପ୍ରକୃତ ମଣିଷ ରୂପେ ଦେଖିଛୁ । ଜଣେ ଗୟୀର ନିଷାପର ଚରିତ୍ର, ତଥାପି ଆମାୟିକ, ଭଦ୍ର, ବନ୍ଧୁବସ୍ଥଳ, ଏପରିକି ପରିହାସ ପ୍ରିୟ ମଧ୍ୟ... ।''(3)

''ନା ତାଙ୍କ କଥାଗୁଡ଼ିକ ମିଛ ଥିଲା, ନା ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟଧାରା, ନା କୌଣସି ଛଳକପଟ ଥିଲା । ପ୍ରକୃତିର ବିଶାଳ ବୁକୁରେ ଆବିର୍ଭୂତ ଏକ ଜ୍ୟୋତିମୟ ଜୀବନଧାରା । ଜଗତକୁ ଆଲୋକମୟ କରିଦେବାପାଇଁ ଏହାହିଁ ଥିଲା ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଆଦେଶ । କୌଣସି ଦୋଷଦୁର୍ବଳତା, ଅପୂର୍ଣ୍ଣତା ବା ନିଷ୍ପାହୀନତା ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଏହି ପ୍ରାଥମିକ ସତ୍ୟକୁ ଦୋହଲାଇ ପାରିବ ନାହିଁ, ଯଦିଓ ଏଭଳି କିଛି ତାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଭାବେ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇନାହିଁ ।''<sup>(4)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଭିତରେ କାର୍ଲାଇଲ୍ ଜଣେ ପ୍ରକୃତ ବୀରକୂ ଦେଖିଥିବାର ବର୍ତ୍ତନା କରି କୁହନ୍ତି—

''ନିଜ କୁର୍ତ୍ତାରେ ନିଜେ ତାଳି ପକାଉଥିବା ଏହି ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକର ଆଦେଶ ସେଉଁଭଳି ଭାବରେ ପାଳନ କରାଯାଏ, କୌଣସି

"His companions named him "Al Amin" The Faithful. A man of truth and fidelity; true in what he did, in what he spake and thought. ... Through life we find him to have been regarded as an altogether solid, brotherly, genuine man. A serious, sincere character; yet amiable, cordial, companionable, jocose even; ..." (Ibid.p.73)

<sup>&</sup>quot;The man's words were not false, nor his workings here below; no Inanity and Simulacrum; a fiery mass of Life cast-up from the great bosom of Nature herself. To kindle the world; the world's Maker had ordered it so. Neither can the faults, imperfections, insincerities even, of Mahomet, if such were never so well proved against him, shake this primary fact about him." (Ibid.pp.64-65)

ମୁକୁଟଧାରୀ ସମ୍ରାଟର ଆଦେଶ ମଧ୍ୟ ସେଭଳି ପାଳନ କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଦୀର୍ଘ ତେଇଶି ବର୍ଷର କଠିନ ସଂଘର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ଭିତରେ ମୁଁ ଦେଖିଛି ଜଣେ ପ୍ରକୃତ ହିରୋକୁ ।''<sup>(5)</sup>

# ଆର୍.ବୋସୱୂର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍

ଇଂଲଣ୍ଡର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଆର୍.ବୋସୱ୍ହ୍ୟ ସ୍ମିଥ୍ (୧୮୩୯-୧୯୦୮) ୧୮୭୪ ମସିହା ଫେବୃୟାରୀ ଓ ମାର୍ଚ୍ଚ ମାସରେ ରୟାଲ୍ ଇନ୍ଷିଚ୍ୟୁଟ୍ ଅଫ୍ ଗ୍ରେଟ୍ବ୍ରିଟେନ୍ରେ ଇଂଲଣ୍ଡର ଜନତାଙ୍କୁ ଉଦ୍ବୋଧନ ଦେଇଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଅସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତିଦ୍ୱର ଭୃୟସୀ ପ୍ରଶଂସା କରି ସେ କହିଥିଲେ—

"ରାଷ୍ଟ୍ର ଓ ଚର୍ଚ୍ଚର ମୁଖ୍ୟ ଭାବରେ ସେ ଥିଲେ ଏକାଧାରରେ ସିଜର ଓ ପୋପ, କିନ୍ତୁ ପୋପ ଥିଲେ ବାହ୍ୟାଡୟରହୀନ ଏବଂ ସିଜର ଥିଲେ ସୈନ୍ୟବାହିନୀବିହୀନ । ଏକ ସ୍ଥାୟୀ ସେନା ବିନା, ନିରାପତ୍ତାରକ୍ଷୀ ବିନା, ରାଜପ୍ରାସାଦ ବିନା ଏବଂ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ରାଜସ୍ୱ ବିନା ନ୍ୟାୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଶାସନ କରିଛି ବୋଲି ଯଦି କାହାରି କହିବାର ଅଧିକାର ଥାଏ, ତେବେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ମୁହନ୍ନଦ । କାରଣ କୌଣସି ସାଧନ ବା ସହାୟତା ନଥାଇ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ସବୁକିଛି କରିପାରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥିଲା ।""

<sup>&</sup>quot;No emperor with his tiaras was obeyed as this man in a cloak of his own clouting. During three-and-twenty years of rough actual trial. I find something of a veritable Hero necessary for that, of itself." (Ibid.p.98)

R.BOSWORTH SMITH, Mohammed and Mohammedanism, London, 1874,: "Head of the State as well as of the Church, he was Caesar and Pope in one; but he was Pope without the Pope's pretensions, and Caesar without the legions of Caesar. Without a standing army, without a body guard, without a palace, without a fixed revenue, if ever any man had the right to say that he ruled by a right Divine, it was Mohammed; for he had all the power without its instruments and without its supports." (p.235)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଋଷିତୁଲ୍ୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକର ଏକ ନମୂନା ସ୍ୱରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ସେ କହନ୍ତି—

"ନିଃସନ୍ଦେହ ଭାବରେ ମକ୍କାରେ ସାରା ଜୀବନ ମୁହମ୍ମଦ ରଷିତୁଲ୍ୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକର ଏକ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ମଡେଲ ଥିଲେ ।"" ସ୍ମିଥିଙ୍କ ବିଚାରରେ ସେ ଥିଲେ ଇତିହାସର ଏକ ଅନନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି । "ସୌଭାଗ୍ୟକ୍ରମେ ଇତିହାସରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ଥିଲେ ଗୋଟିଏ ଜାତିର, ଗୋଟିଏ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମର ତିବିଧ ପତିଷ୍ଠାତା ।""

#### ଆଲଫୋନ୍ସ ଡି ଲାମରଟାଇନ

କାର୍ଲାଇଲ୍ଙ୍କ 'ହିରୋ ପ୍ରଫେଟ୍' ଉପରେ ବକ୍ତୃତା ଦେବାର ୧୪ବର୍ଷ ପରେ ତୁର୍କୀର ଇତିହାସ ଲେଖିଥିବା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଫରାସୀ ଐତିହାସିକ ଆଲଫୋନ୍ସ ଡି ଲାମରଟାଇନ୍ (୧୭୯୦-୧୮୬୯) ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ଆଧୁନିକ ଇତିହାସର ସବୁଠାରୁ ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତିରୂପେ ଘୋଷଣା କରି କହିଲେ—

''ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମହାନତା, ସାଧନର ଅଭାବ ଆଉ ବିସ୍ମୟକର ପରିଶାମ ମଣିଷର ପ୍ରତିଭାକୁ ମାପିବା ପାଇଁ ଯଦି ତିନିଗୋଟି ମାନଦଣ୍ଡ ହୁଏ, ତେବେ ଆଧୁନିକ ଇତିହାସରେ କୌଣସି ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସହ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ତୁଳନା କରିବାର ସାହସ କିଏ କରିପାରିବ ?......''

''ବିଶ୍ୱର ଅତି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ କେବଳ ଅସ୍ତଶସ୍ତ, ଆଇନ୍ ଓ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଗଢ଼ିଲେ, ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ଯଦି କିଛି କଲେ, ତେବେ ବସ୍ତୁବାଦୀ ଶକ୍ତିକୁ ଜନୁଦେଲେ, ଯାହା ସେମାନଙ୍କ

<sup>&</sup>quot;Mohammed himself, throughout his life at Mecca, unquestionably was a perfect model of the saintly virtues... (Ibid.p.145)

<sup>(8) &</sup>quot;By a fortune absolutely unique in history, Mohammed is a threefold founder of a nation, of an empire, and of a religion." (Ibid.p.237)

ଆଖିଆଗରେ ଖଣ୍ଡ ଖଣ୍ଡ ହୋଇ ଭାଙ୍ଗିଗଲା । କିନ୍ତୁ ଏହି ବ୍ୟକ୍ତି ମୁହମ୍ମଦ କେବଳ ସେନା, ଶାସନ, ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଓ ରାଜବଂଶଗୁଡ଼ିକୁ ଦୋହଲାଇ ଦେଇନାହାନ୍ତି, ବରଂ ତତ୍କାଳୀନ ବିଶ୍ୱର ଏକ ତୃତୀୟାଂଶ ଅଧିବାସୀଙ୍କ ହୃଦୟକୁ ଜିଣିପାରିଛନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ପୂଜା ମଣ୍ଡପକୁ, ସେମାନଙ୍କର ପୂଜ୍ୟଙ୍କୁ, ଧର୍ମକୁ, ବିଚାରକୁ, ବିଶ୍ୱାସକୁ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ଆତ୍ମାକୁ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେଇଛନ୍ତି ।''

''ଦାର୍ଶନିକ, ବକ୍ତା, ଧର୍ମପ୍ରଚାରକ, ଯୋଦ୍ଧା, ଚେତନାଜୟୀ, ସୁସଙ୍ଗତ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିରାକାରବାଦର ପୁନଃସ୍ଥାପକ, କୋଡିଏଟି ଭୌଗୋଳିକ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ତଥା ଗୋଟିଏ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ପ୍ରତିଷାତା ହେଉଛନ୍ତି ମୁହନ୍ନଦ ।''

''ମଣିଷର ମହାନତାକୁ ମାପିବା ପାଇଁ ଯେତେଗୁଡ଼ିଏ ପରିମାପକ ଅଛି, ସବୁ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବିଚାର କଲେ ଆମେ ପ୍ରଶ୍ନ କରିପାରୁ ! ତାଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ମହାନ ଆଉ କେହି ଅଛି କି ?''<sup>ଡ</sup>)

(9) ALPHONSE DE LAMARTINE, Histoire De La Turquie, Paris, 1854 vol. II pp.276-277: "If greatness of purpose, smallness of means, and astounding results, are the three criteria of human genius, who could dare to compare any great man in modern history with Muhammad?...

"The most famous men created arms, laws and empires only. They founded, if anything at all, no more than material powers which often crumbled away before their eyes. This man Muhammed moved not only armies, legislation, empires, peoples and dynasties, but millions of men in one-third of the then inhabited world; and more than that, he moved the altars, the gods, the religions, the ideas, the beliefs and souls...."

"Philosopher, orator, apostle, legislator, warrior, conqueror of ideas, restorer of rational beliefs, of a cult without images; the founder of twenty terrestrial empires and of one spiritual empire, that is Muhammad.

ଲାମରଟାଇନ୍ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଅସାଧାରଣ ପ୍ରତିଭାର ମୂଲ୍ୟାଙ୍କନ କଲେ । ତାଙ୍କର ମହାନତାକୁ ମାପିବା ପାଇଁ ସେ ତିନୋଟି କଥା ଉପରେ ଗୁରୁଦ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି—ଲକ୍ଷ୍ୟ, ସାଧନ ଏବଂ ପରିଶାମ ।

ଲକ୍ଷ୍ୟ ? ରାଜମୁକୁଟ ବା ରାଜସିଂହାସନ ନୁହେଁ, ପ୍ରତିଷ୍ଠା ବା ପ୍ରତିପତ୍ତି ନୁହେଁ, କୋଠାବାଡ଼ି ବା ଧନସମ୍ପତ୍ତି ନୁହେଁ, ବରଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଥିଲା ମାନବ ଜଗତର ସୁଖଶାନ୍ତି । କେବଳ ଆରବ ସମାଜର ନୁହେଁ, ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମାଜର ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମଣିଷର । ସମୟଙ୍କର ଇହଲୋକ ଓ ପରଲୋକ ଶାନ୍ତିମୟ ହେଉ, ଏହାହିଁ ଥିଲା ତାଙ୍କର ଏକମାତ୍ର କାମନା—ତାଙ୍କ ଜୀବନର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ।

ଏତେ ବଡ଼ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହାସଲ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ସାଧନ କ'ଶ ଥିଲା ? ତାଳିପକା ଜାମା ପିନ୍ଧୁଥିବା ଏବଂ ଖଳୁରୀପତ୍ର ପଟିରେ ଖୋଉଥିବା ଏହି ନିଃସ୍ୱ ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକ ନିକଟରେ ଏଥିପାଇଁ ସାଧନ ବୋଲି କିଛି ନଥିଲା । ଧନବଳ ବା ସୈନ୍ୟବଳ ନଥିଲା, ଅସ୍ପଶସ୍ତ ବା ରାଜଶକ୍ତି ନଥିଲା, ବିଦ୍ୟାଳୟର ଶିକ୍ଷା ନଥିଲା ବା ତୀର ତରବାରୀ ଚାଳନାର ବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟ ନଥିଲା । କିଛି ନଥାଇ ମଧ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଥିଲା ମହାନ—'ବିଶ୍ୱଶାନ୍ତି'।

କେତେ ସତ କହିଛନ୍ତି ବୋସୱ୍ୱର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍—''କୌଣସି ସାଧନ ବା ସମର୍ଥନ ନଥାଇ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ସବୁକିଛି କରିପାରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥିଲା ।'' ଆଉ ନିଜ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ଅପୂର୍ବ ସଫଳତା ତାଙ୍କର ଏହି ସାମର୍ଥ୍ୟର ପ୍ରମାଣ ମଧ୍ୟ ଦେଇଗଲା ।

ପରିଶାମ ? କୋଟି କୋଟି ନରନାରୀଙ୍କର ଜୀବନଶୈଳୀରେ ଅଭୂତପୂର୍ବ ପରିବର୍ତ୍ତନ । ପାରସ୍ୟ ଓ ରୋମ ଭଳି ମହାଶକ୍ତିଗୁଡ଼ିକୁ ପରାଜିତ କରି ଏହି ମହର୍ଷି ବିଶ୍ୱରେ ଇତିହାସ ସୃଷ୍ଟି କରିଗଲେ । ଆଜି ୧୪୦୦ବର୍ଷ ପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ବିଶ୍ୱର ଏକ ପଞ୍ଚମାଂଶରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ ନରନାରୀଙ୍କ ହୃଦୟରେ ରାଜୁଡି କରୁଛନ୍ତି ।

\_\_\_

<sup>&</sup>quot;As regards all the standards by which Human Greatness may be measured, we may well ask, IS THERE ANY MAN GREATER THAN HE?" http://en.wikipedia.org/Wiki/Muhammad & "The Choice", Vol-I, pp.158-159.

# ଜନ ଉଇଲିୟମ୍ ଡ୍ରାପର୍

ଜନ ଉଇଲିୟମ୍ ଡ୍ରାପର୍ (୧୮୧୧-୧୮୮୨) ନ୍ୟୁୟର୍କ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଅଧ୍ୟାପକ । ସେ ଜଣେ ଦାର୍ଶନିକ ଏବଂ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ । ମାନବସମାଜ ଉପରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଅଖଣ୍ଡ ପ୍ରଭାବର ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଡ୍ରାପର୍ କୁହନ୍ତି—

''ଜଷିନିୟାନଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁର ଚାରିବର୍ଷ ପରେ ୫୬୯ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଆରବର ମକ୍କାରେ ମୁହନ୍ମଦ ନାମକ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କଲେ, ଯିଏ ମାନବଜାତିକୁ ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବିତ କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ଯାହାଙ୍କୁ ୟୁରୋପୀୟମାନେ ପ୍ରବଞ୍ଚକ ବୋଲି ନାମିତ କରିଛନ୍ତି ।''<sup>(10)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ପଦବୀ ଯଥାର୍ଥ ବୋଲି ମତଦେଇ ଡ୍ରାପର କୁହନ୍ତି—

''ଏକ ତୃତୀୟାଂଶ ମାନବଜଗତକୁ ସେମାନଙ୍କ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରୁଥିବା ବହୁ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ଏହି ଧର୍ମାଧୀଶ, ବୋଧହୁଏ 'ଈଶ୍ୱରଦୂତ' ପଦବୀର ଯଥାର୍ଥତା ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି ।''<sup>(11)</sup>

# ମାଇକେଲ ଏଚ୍. ହାର୍ଟ

ମାଇକେଲ ଏଚ୍ ହାର୍ଟ (୧୯୩୨) ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଜଣେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଆମେରିକୀୟ ଲେଖକ । ଦୀର୍ଘଦିନର ଗବେଷଣା ପରେ ବିଶ୍ୱଇତିହାସରୁ ବାଛି

<sup>(10)</sup> JOHN WILLIAM DRAPER, M.D., LL.D., History of the Intellectual Development of Europe, Vol.I, London, 1875: "Four years after the death of Justinian, A.D. 569, was born at Mecca, in Arabia, the man who, of all Birth of men, has exercised the greatest influence upon the human race, Mohammed, by Europeans surnamed "the Impostor". (p.329)

<sup>&</sup>quot;To be the religious head of many empires, to guide the daily life of one-third of the human race, may perhaps justify the title of a messenger of God. (Ibid.p.330)."

ବାଛି ଶତାଧିକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ଉପରେ "ଦ ହକ୍ତେଡ୍ : ଏ ର୍ୟାକିଂଗ୍ ଅଫ୍ ଦି ମୋଷ୍ଟ୍ ଇନ୍ଫୁଏନ୍ସିଆଲ୍ ପରସନ୍ସ ଇନ୍ ହିଷ୍ଟ୍ରି" ନାମକ ପୁଞ୍ଚକଟିଏ ଲେଖିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଏହି ପୁଞ୍ଚକଟିକୁ ଅସାଧାରଣ ପ୍ରସିଦ୍ଧି ମିଳିଲା । ଏହି ପୁଞ୍ଚକଟିର ପାଞ୍ଚ ଲକ୍ଷରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକପି ବିକ୍ରି ହୋଇଛି ଏବଂ ଏହା ୧୫ଗୋଟି ଭାଷାରେ ଅନୁବାଦ କରାଯାଇଛି । ହାର୍ଟଙ୍କ ଏହି ପୁଞ୍ଚକରେ ବହୁ ବିଶ୍ୱପ୍ରସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଜୀବନୀ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆରିଷ୍ଟୋଟଲ, ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧ, ମହାବୀର, କନ୍ଫୁସିୟସ୍, ଜୋରାଷ୍ଟର, ଆଇଜାକ୍ ନିଉଟନ୍, ସେଣ୍ଟ ପଲ୍, ଆଇନ୍ଷ୍ୟାଇନ୍, ଗାଲିଲିଓ, ଚାର୍ଲସ୍ ଡାରିଡ୍ୱିନ୍, କାର୍ଲ ମାର୍କସ୍, ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ, ମହାମାନ୍ୟ ମୋସେସ୍, ନେପୋଲିୟନ୍, ସମ୍ରାଟ ଅଶୋକ, ସମ୍ରାଟ ଆଲେକ୍ଜାଣ୍ଡାର୍, ଜୁଲିୟସ୍ ସିକର୍ ଓ ପ୍ଲାଟୋ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ହାର୍ଟ ବିଶ୍ୱର ଶହେଜଣ ମହାନ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ତାଲିକାରେ ମହାମାନ୍ୟ ମହନ୍ତ୍ୟଙ୍କୁ ପଥମ ସ୍ଥାନ ଦେଇ କହିଛନ୍ତି—

''ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ତାଲିକାରେ ଅଗ୍ରଭାଗରେ ରଖିବାର ମୋ ପସନ୍ଦ କେତେକ ପାଠକଙ୍କୁ ବିସ୍ମିତ କରିପାରେ ଏବଂ ଅନେକଙ୍କ ମନରେ ପ୍ରଶ୍ନବାଚୀ ମଧ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରିପାରେ । କିନ୍ତୁ ଇତିହାସରେ କେବଳ ସେ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ ଧର୍ମ ଏବଂ ଧର୍ମନିରପେକ୍ଷତା ୟରରେ ସର୍ବାଧିକ ସଫଳତା ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ।''(12)

ନିଜ ପସନ୍ଦର କାରଣ ସମ୍ପର୍କରେ ହାର୍ଟ କହନ୍ତି-

''ଯେହେତୁ ବିଶ୍ୱରେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍ମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ମୋଟାମୋଟି ଭାବରେ ମୁସଲମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଦୁଇଗୁଣ, ତେଣୁ ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କ ତୁଳନାରେ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚସ୍ଥାନ ଦିଆଯାଇଥିବା ଆରୟରେ ବିଚିତ୍ର ଲାଗିପାରେ । ଏଭଳି ନିଷ୍ପତ୍ତି ନେବାର ଦୁଇଟି ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ଅଛି ।

\_\_\_

<sup>(12)</sup> MICHAEL H. HART, The 100: A Ranking of the Most Influential Persons in History: "My choice of Muhammad to lead the list of the world's most influential persons may surprise some readers and may be questioned by others, but he was the only man in history who was supremely successful on both the religious and secular level." (p.33)

ପ୍ରଥମତଃ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମର ବିକାଶ ପାଇଁ ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ କରିଥିବା କାର୍ଯ୍ୟ ତୁଳନାରେ ଇସଲାମର ପ୍ରଗତି ପାଇଁ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବା ଭୂମିକା ଯଥେଷ୍ଟ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ଯଦିଓ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମର ମୁଖ୍ୟ ଶାସ୍ତୀୟ ଓ ନୈତିକ ଆଚରଣ ବିଧି ପାଇଁ ଯୀଶୁ ଦାୟୀ ରହିଥିଲେ (ୟହୁଦୀ ଧର୍ମରୁ ପୃଥକ ଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ), କିନ୍ତୁ ସେଷ୍ଟ ପଲ୍ ହେଉଛନ୍ତି ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରମୁଖ ପ୍ରଚାରକ ଏବଂ ବାଇବଲ୍ର ନୂତନ ନିୟମରେ ଥିବା ଏକ ବୃହଉର ଅଂଶର ରଚୟିତା ।

ମୁହଜ୍ନଦ କିନ୍ତୁ ଉଭୟ ଇସ୍ଲାମର ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱ, ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ନୀତିନିୟମ ତଥା ନୈତିକ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ପାଇଁ (ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ରୂପେ) ଦାୟୀ ରହିଛନ୍ତି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ସେ ନୂତନ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସର ପ୍ରସାର ଏବଂ ଇସ୍ଲାମର ଧାର୍ମିକ ପରମ୍ପରାର ସଂସ୍ଥାପନାରେ ଅସଲ ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ।''<sup>(13)</sup>

# 'ଟାଇମ୍' ମାଗାଜିନ୍ରେ ବିଭିନ୍ନ ବିଦ୍ୱାନ୍

୧୯୭୪ ମସିହା କୁଲାଇ ୧୫ତାରିଖରେ ଆମେରିକାର ପ୍ରସିଦ୍ଧ 'ଟାଇମ୍' ମାଗାଜିନ୍ରେ ''ଇତିହାସର ଶ୍ରେଷ ନେତାମାନେ କିଏ ?'' ଶୀର୍ଷକ ଉପରେ ବିଭିନ୍ନ ଐତିହାସିକ, ଲେଖକ, ଶିକ୍ଷାବିତ୍ ଓ ବୁଦ୍ଧିଜୀବୀମାନଙ୍କର ବିଚାର ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଲା । 'ଟାଇମ୍' ଏ ବିଷୟରେ ସେମାନଙ୍କର ମତାମତ ଆହ୍ୱାନ୍

First, Muhammad played a far more important role in the development of Islam than Jesus did in the development of Christianity. Although Jesus was responsible for the main ethical and moral precepts of Christianity (insofar as these differed from Judaism), St. Paul was the main developer of Christian theology, its principal proselytizer, and the author of a large portion of the New Testament. Muhammad, however, was responsible for both the theology of Islam and its main ethical and moral principles. In addition, he played the key role in proselytizing the new faith, and in establishing the religious practices of Islam."(Ibid.pp.38-39)

<sup>(13) &</sup>quot;Since there are roughly twice as many Christians as Moslems in the world, it may initially seem strange that Muhammad has been ranked higher than Jesus. There are two principal reasons for that decision.

କରିଥିଲା । ଆମେରିକାର ଜଣେ ଐତିହାସିକ ତଥା ଚିକାଗୋ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଅଧ୍ୟାପକ **ଉଇଲିୟମ୍ ଏମ୍.ସି. ନୀଲ୍** ନିଜର ମତାମତ ଦେଇ ଲେଖିଲେ—

''ଯଦି ପ୍ରଭାବକୁ ଆଧାର କରି ନେତା ଚୟନ କରାଯାଏ, ତେବେ ଆମକୁ ବିଶ୍ୱର ମହାନ୍ ଧର୍ମଦୂତ ଯୀଶୁ, ବୁଦ୍ଧ, ମୁହନ୍ନଦ ଏବଂ କନ୍ଫୁସିୟସ୍ଙ୍କ ନାମ ନେବାକୁ ହେବ ।''<sup>(14)</sup>

ଅବଶ୍ୟ ନୀଲ୍ ନିଜ ପସନ୍ଦ ସପକ୍ଷରେ କୌଣସି କାରଣ ବର୍ତ୍ତନା କରିନାହାନ୍ତି ।

ଆମେରିକାର ଜଣେ ଅବସରପ୍ରାପ୍ତ ଲେଫ୍ଟନାଷ୍ଟ ଜେନେରାଲ **କେମ୍ସ ଗେଭିନ୍** ନିଜର ବିଚାର ଉପସ୍ଥାପନ କରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ପ୍ରଥମ ପସନ୍ଦ ବୋଲି ବର୍ଣ୍ଣନା କଲେ—

''ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ଯେଉଁ ଜନନାୟକମାନଙ୍କର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବ ରହିଛି, ମୋ ବିଚାରରେ ସେମାନେ ହେଲେ ମୁହନ୍ନଦ, ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ ବୋଧହୁଏ ଲେନିନ୍ ଏବଂ ସୟବତଃ ମାଓ ।''<sup>(15)</sup>

ଗେଭିନ୍ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ କିଛି ଆଲୋଚନା କରିନାହାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଚିକାଗୋ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଅଧ୍ୟାପକ **କୁଲସ୍ ମେଶରମେନ୍** ନିଜର ପସନ୍ଦ ସହ ଏହାର କାରଣ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି । ସେ କୁହନ୍ତି ଯେ ଜଣେ ଭଲ ଜନନେତା ତିନୋଟି କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଥିବା ଉଚିତ । ପ୍ରଥମତଃ ଜନକଲ୍ୟାଣମୂଳକ କାର୍ଯ୍ୟ । ନିଜର କଲ୍ୟାଣ ନୁହେଁ, ନିଜ ପାଇଁ କୋଠାବାଡ଼ି, ଗାଡ଼ିବଙ୍ଗଳା ବା ବ୍ୟାଙ୍କ୍ବାଲାନ୍ୱ ନୁହେଁ, ବରଂ ଜନତାଙ୍କର ମୌଳିକ ଆବଶ୍ୟକତାଗୁଡ଼ିକ ପୂରଣ କରିବା ପାଇଁ ବିଧିବଦ୍ଧ ଭାବେ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବା ଉଚିତ, ଯାହାଦ୍ୱାରା କେହି ଜୀବନର ସର୍ବନିମ୍ନ ଆବଶ୍ୟକତାରୁ ବଂଚିତ ନ ହୁଅନ୍ତୁ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ

WILLIAM Mc NEILL: U.S. Historian (Chicago University), Time, July 15, 1974, "If you measure leadership by impact, then you would have to name Jesus, Buddha, Mohammed, Confucius, the great prophets of the world."

JAMES GAVIN, Retd. U.S. Ltt. General, Time, July 15, 1974, "Among leaders who have made the greatest impact through ages, I would consider Mohammed, Jesus Christ, may be Lenin, possibly Mao."

ପ୍ରଣୀତ ବିଧାନରେ ସମାଜର ସର୍ବନିମ୍ନ ଆବଶ୍ୟକତା ପୂରଣ କରିବା ପାଇଁ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରାଯାଇଥିବାର ସେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଛନ୍ତି ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ମେଶରମେନ୍ଙ୍କ ମତରେ ଜନତାଙ୍କର ଧନ-ଜୀବନର ସୁରକ୍ଷା ଜଣେ ଆଦର୍ଶ ଜନନାୟକର ପରମ କର୍ଭବ୍ୟ । ଏଥିପାଇଁ କଠୋର ନିୟମ ରହିବା ଉଚିତ ଏବଂ ଏହା କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ମଧ୍ୟ ହେବା ଉଚିତ, ଯାହାଫଳରେ ହତ୍ୟା, ଚୋରି, ଡକାୟତି ଆଦି ସବୁପ୍ରକାର ଅନ୍ୟାୟ ଅତ୍ୟାଚାରରୁ ସମାଜ ମୁକ୍ତ ରହିପାରିବ ଏବଂ ଲୋକଙ୍କର ଧନ-ଜୀବନ ବିପଦାପନ୍ନ ହେବନାହିଁ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ନିୟମରେ ବ୍ୟକ୍ତି ଓ ସମାଜ ପ୍ରତି କ୍ଷତିକାରକ ସମୟ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକ ସ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିଷିଦ୍ଧ ରହିଛି । ସମାଜର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିର ଧନ-ଜୀବନ, ମାନ-ସମ୍ମାନ ଓ ଚରିତ୍ର ପ୍ରତି କ୍ଷତିକାରକ ସବୁ କର୍ମଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ନିଷିଦ୍ଧ କରାଯାଇନାହିଁ, ଏଭଳି ଦୁଷ୍କର୍ମ ପାଇଁ କଠୋର ଦଣ୍ଠବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ କରାଯାଇଛି । ଏହି ନୀତିକୁ ଆଧାର କରି ସେ ଏକ ବିଶାଳ ସମାଜକୁ ଶୃଙ୍ଖଳିତ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେଲେ ।

ତୃତୀୟତଃ, ଜଣେ ଆଦର୍ଶ ନେତା ଜନତାଙ୍କର ଆଧାତ୍କିକ ବିକାଶ ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଏକ ଧର୍ମୀୟ ବିଚାରଧାର। ଦେବା ଉଚିତ ବୋଲି ମେଶରମେନ୍ ମତ ଦିଅନ୍ତି । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ ଧର୍ମ ହିଁ ମଣିଷକୁ ମଣିଷକରି ଗଢ଼େ, ତା' ଅନ୍ତରରେ ଈଶ୍ୱରଭକ୍ତି, ଦୟା, ପ୍ରେମ ଓ ପରୋପକାରର ବୀଜ ବପନ କରେ ଏବଂ ତା' ମଧ୍ୟରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ଉଉରଦାୟିତ୍ୱବୋଧର ଭାବନାକୁ ଜୀବିତ ରଖେ । ଏହି ଈଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟ ହିଁ ମଣିଷକୁ ଶୃଙ୍ଖଳିତ କରେ ଏବଂ ସମାଜରେ ଶାନ୍ତି ଆଣେ । ଆଧାତ୍କିକ ସଚେତନତା ବିନା କେବଳ ଆଇନ୍କାନୁନ୍ ବା ଅସ୍ତଶସ୍ତ ସାହାଯ୍ୟରେ ବ୍ୟକ୍ତି ବା ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ଶୃଙ୍ଖଳା ଆସିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଏହା ମେଶରମେନ୍ ଭଲ ଭାବରେ ଉପଲବ୍ଧି କରିପାରିଛନ୍ତି । ଆସନ୍ତ୍ର ଦେଖିବା ସେ କ'ଣ ମତାମତ ଦେଲେ—

''ନେତାମାନେ ତିନିଗୋଟି କାର୍ଯ୍ୟ ଅବଶ୍ୟ କରିବା ଉଚିତ— ଜନତାଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ପ୍ରବନ୍ଧ କରିବା, ସେମାନଙ୍କୁ ଏକ ସାମାଜିକ ସଙ୍ଗଠନ ଦେବା ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେମାନେ ନିଜକୁ ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସୁରକ୍ଷିତ ମନେକରିବେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମୀୟ ବିଚାରଧାରା ଦେବା । ପ୍ରଥମ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ପାଣ୍ଟର ଏବଂ ଶକଙ୍କ ପରି ବ୍ୟକ୍ତି ନେତା ରୂପେ ପରିଗଣିତ ହୁଅନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ପଟେ ମହାତ୍ମାଗାନ୍ଧୀ ଓ କନ୍ଫୁସିୟସ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟପଟେ ଆଲେକ୍ଜାଣ୍ଡାର୍ ସିଜର ଓ ହିଟଲର୍ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ । ସୟବତଃ ତୃତୀୟ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ନେତା ରୂପେ ଗଣ୍ୟ ହେବା ଉଚିତ । ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଏବଂ ମହାତ୍ମା ବୁଦ୍ଧଙ୍କ ନେତୃତ୍ୱ କେବଳ ତୃତୀୟ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ । ମୁହନ୍ନଦ ବୋଧହୁଏ ସବୁ ସମୟ ପାଇଁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଜନନାୟକ ଯିଏକି ତିନୋଟିଯାକ କାର୍ଯ୍ୟ ଏକାସାଙ୍ଗେ ତୁଲାଇଛନ୍ତି । କିଛି କମ୍ ପରିମାଣରେ ମୋସେସ୍ ତାଙ୍କ ଭଳି କରିଛନ୍ତି ।''<sup>16</sup>

# ଏଡ଼୍ୱାର୍ଡ ଗୀବନ୍

ଐତିହାସିକ ଏଡ଼ଓ୍ୱାର୍ଡ ଗୀବନ୍ (୧୭୩୭-୧୭୯୪) ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ପନ୍ଥା ସବୁପ୍ରକାର ସନ୍ଦେହରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରି କୁହତ୍ତି—

''ମୂହନ୍ନଦଙ୍କ ନୀତି ସନ୍ଦେହ ଓ ଅସ୍କଷ୍ଟତାରୁ ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଏବଂ କୁରଆନ୍ ଏକେଶ୍ୱରବାଦର ଏକ ଗୌରବମୟ ସାକ୍ଷୀ ।''<sup>(17)</sup> ଇସ୍ଲାମର ବିଶୁଦ୍ଧ ବ୍ରହ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଗୀବନ୍ୱ୍ଲୁ ଆକୃଷ୍ଟ କରିଛି— ''ଉପାସ୍ୟଙ୍କର ବୌଦ୍ଧିକ ଛବି କେବେହେଲେ କୌଣସି ସାକାର ପ୍ରତିମା ଦ୍ୱାରା ଅସନ୍ନାନିତ ହୋଇନାହିଁ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର

<sup>(16)</sup> JULES MASSERMAN, U.S. Psychoanalyst: Time, July 15, 1974, "Leaders must fulfill three functions—provide for the wellbeing of the led, provide a social organization in which people feel relatively secure, and provide them with one set of beliefs. People like Pasteur and Salk are leaders in the first sense. People like Gandhi and Confucius, on one hand, and Alexander, Caesar and Hitler on the other, are leaders in the second and perhaps in the third sense. Jesus and Buddha belong in the third category alone. Perhaps the greatest leader of all times was Mohammed, who combined all three functions. To a lesser degree Moses did the same."

<sup>(17)</sup> **EDWARD GIBBON, Life of Mahomet, London, 1881**: "The creed of Mahomet is free from suspicion or ambiguity; and the Koran is a glorious testimony to the unity of God." (p.75)

ସନ୍ନାନ କେବେବି ମାନବୀୟ ଗୁଣର ସୀମା ଲଂଘନ କରିନାହିଁ.... ।'' $^{(18)}$ 

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତିଭାର ପ୍ରଶଂସା କରି ଗୀବନ୍ କୁହନ୍ତି— ''ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତିଭା ଆମର ଉତ୍କ୍ଷସିତ ପ୍ରଶଂସାର ଯୋଗ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ସଫଳତା ବୋଧହୁଏ ଆମ ପ୍ରଶଂସାକୁ ଗଭୀର ଭାବେ ଆକୃଷ୍ଟ କରିଛି ।''<sup>(19)</sup>

# ମେଜର ଆର୍ଥର ଗ୍ଲୀନ୍ ଲିଓନାର୍ଡ଼ି

ମେଜର ଆର୍ଥର ଗ୍ଲୀନ୍ ଲିଓନାର୍ଡ଼ ଇସ୍ଲାମର ନୈତିକ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ସମ୍ପର୍କରେ ଗୋଟିଏ ପୁଞ୍ଚକ ଲେଖିଛନ୍ତି ଏବଂ ଏହି ପୁଞ୍ଚକଟି କଷ୍ଟିସ୍ ସୟଦ ଅମୀର ଅଲିଙ୍କ ମୁଖବନ୍ଧ ସହ ଲଣ୍ଡନରୁ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ସେ ଜଣେ ମହାନ ତଥା ସଚ୍ଚୋଟ ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଲେଖଛନ୍ତି—

''କେବଳ ଜଣେ ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତି ନୁହଁତି ବରଂ ସମଗ୍ର ମାନବ ଜଗତରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରିଥିବା ମହାନ ଓ ପବିତ୍ରତମ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ଅନ୍ୟତମ । କେବଳ ଜଣେ ଧର୍ମଦୂତ ଭାବରେ ମହାନ ନୁହନ୍ତି, ବରଂ ଜଣେ ଦେଶପ୍ରେମୀ ଓ ରାଷ୍ଟ୍ରନେତା ରୂପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ମହାନ । ଜଣେ ଭୌତିକ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ନିର୍ମାତା, ଯିଏ ଗଢ଼ିଦେଲେ ଗୋଟିଏ ମହାନ ଜାତି, ଏକ ବିଶାଳ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ, ଆଉ ଏକ ମହାନ ଧର୍ମ । ଅଧିକନ୍ତୁ ଏହା ସତ୍ୟ, କାରଣ ସେ ସଜୋଟ ଥିଲେ ନିଜ ପ୍ରତି, ନିଜ ଲୋକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି, ଆଉ ନିଜ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ।''(20)

(18) "The intellectual image of the Deity has never been degraded by any visible idol; the honors of the prophet have never transgressed the measure of human virtue ...."(Ibid.p.232)

"The talents of Mahomet entitle him to our applause, but his success has perhaps too strongly attracted our admiration." (Ibid.p.229)

MAJOR ARTHUR GLYN LEONARD, Islam: Her Moral And Spiritual Value, London, 1909: "A man not only great, but one of

''ତାଙ୍କ ଓ ତାଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟକ ପତ୍ୟେକ ଦିଗର ବିଚାର କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ ମହଜ୍ଜଦ କେବଳ ଜଣେ ବୀର ଧର୍ମଦୃତ ନଥିଲେ, ସେ ଥିଲେ ଏହାଠାର ଯଥେଷ୍ଟ ଅଧିକ । ଜଣେ ରାଜା ଏବଂ ଜଣେ ଜନନାୟକ ତଥା ସେମାନଙ୍କର ଶାସକ ଏବଂ ବିଚାରକ ମଧ୍ୟ । ତାଙ୍କର ମଲ୍ୟ କେତେ ଯଦି ଆମେ ବିଚାର କର, ତାଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ, ତାଙ୍କ ଦୂର୍ଲଭ ଅଧ୍ୟବସାୟର ପରିପକ୍ ଫଳ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ହାତରେ କରଆନ ଆଉ ଅନ୍ୟ ହାତରେ ଇସଲାମର ଚର୍ଚ୍ଚରେ ସେ ଛାଡି ଯାଇଥିବା ଦୃଢ ଆଧାତ୍ୱିକ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା, ତେବେ ଆମେ ଅବଶ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଅସାଧାରଣ ଓ ମହାନ ମଣିଷ ରୂପେ ଘୋଷଣା କରିବ୍ । ଏମିତି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି, ଯଦି ତାଙ୍କର ପ୍ରକୃତ ମୂଲ୍ୟ କେହି ବ୍ଝିପାରେ, ତେବେ ସେ ଇତିହାସର ଅତ୍ୟନ୍ତ ତେଜସ୍ନୀ ବୀର-ଶେଶୀର ଜଣେ ରାଜନୈତିକ ଓ ଧର୍ମସଂସ୍କାରକ ରୂପେ ଦେଖାଯିବେ । ଏହି ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକ ସେତେବେଳେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅପେକ୍ଷା ଆହରି ଅଧିକ ସମ୍ମାନିତ ହେବେ, ଯେତେବେଳେ ମାନବଜଗତ ଗୋଷୀବାଦୀ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ସ୍ସଙ୍ଗତ ଭାବେ ମାନବବାଦୀ ହୋଇଯିବ । ବାୟବରେ ମହଜ୍ଜଦ ଜଣେ ଅତି ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତି ଥିଲେ ।''(21)

the greatest i.e. truest men that Humanity has ever produced. Great, i.e. not simply as a prophet, but as a patriot and a statesman: a material as well as a spiritual builder who constructed a great nation, a greater empire, and more even than all these, a still greater Faith. True, moreover, because he was true to himself, to his people, and above all to his God." (p.21)

<sup>&</sup>quot;Looking at him and his work from every aspect, Mohammed was not merely a heroic prophet. He was much more. A king and a leader of men. A ruler and a judge over them. If we are to judge of him, to take him for what he is worth, by his work the rich ripe fruit of his rare and strenuous effort the Koran on the one hand, and, on the other, the mighty spiritual force he has left behind him in the Church of Islam, we must pronounce him to have been a great and remarkable man. A man who, when his true value is understood and appreciated, will stand out in history as a political and religious reformer

ଧର୍ମରେ ସେ ହିଂସାକୁ ଅନୁମୋଦନ କରୁନଥିଲେ ବୋଲି ମତଦେଇ ଲିଓନାର୍ଡ କୃହନ୍ତି—

''ଯଦି ମଣିଷ ଧରାପୃଷରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ପାଇଛି, ଆଉ ଯଦି କୌଣସି ମଣିଷ ମହତ ଏବଂ ମହାନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସେବାରେ ନିଜକୁ ଉତ୍ସର୍ଗ କରିଛି, ତେବେ ନିଣ୍ଠିତ ରୂପେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଜଣକ ହେଉଛନ୍ତି ଆରବର ଧର୍ମଦୂତ ।''(22)

# ସାର୍ ଜର୍ଜ ବର୍ଣାଡ ଶ'

ନୋବେଲ ପୁରୟାର ବିଜେତା ଦାର୍ଶନିକ ତଥା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଲେଖକ ଜର୍ଚ ବର୍ଷାଡ ଶ' (୧୮୫୬-୧୯୫୦) ନିଜ ପୁୟକ 'ଦି ଜେନୁଇନ୍ ଇସ୍ଲାମ'ରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତି—

"ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଛି—ଅଭୂତ ମଣିଷ । ମୋ ମତରେ ସେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟାନ ବିରୋଧୀ ମଧ୍ୟ ନୁହନ୍ତି, ସୁତରାଂ ତାଙ୍କୁ ଅବଶ୍ୟ ମାନବଜାତିର ଉଦ୍ଧାରକର୍ଭା କୁହାଯିବା ଉଚିତ ।"<sup>(23)</sup>

ଏହି ଆରବୀୟ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ଅଦ୍ଭୁତ ସାମର୍ଥ୍ୟର ସନ୍ଧାନ ପାଇଥିଲେ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତିଭାର ଉଚ୍ଛସିତ ପ୍ରଶଂସା କରି ବର୍ଣ୍ଣାଡଶ' କୁହନ୍ତି—

"ଯଦି ତାଙ୍କ ଭଳି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଆଧୁନିକ ବିଶ୍ୱର ନିରଙ୍କୁଶ ଶାସନଭାର ଗୁହଣ କରନ୍ତି, ତେବେ ବିଶ୍ୱସମସ୍ୟାଗୁଡ଼ିକର ସେ

of a virile and heroic type. A man who will be regarded in even a greater light than he now is, when humanity shall have become less denominational and more rationally humanitarian. In reality Mohammed was an ultra great man." (Ibid.pp.108-109)

<sup>&</sup>quot;If ever man on this earth found God, if ever man devoted his life to God's service with a good and great motive, it is certain that the Prophet of Arabia was that man." (Ibid.pp.18-19)

sir GEORGE BERNARD SHAW, The Genuine Islam: "I have studied him - the wonderful man and in my opinion far from being an anti-Christ, he must be called the Savior of Humanity."

ଏଭଳି ସମାଧାନ କରନ୍ତା ଯେ, ଯେଉଁ ସୁଖଶାନ୍ତିର ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରୟୋଜନ ଅଛି, ତାହା ଆଣିପାରନ୍ତା ।''<sup>(24)</sup>

# ଜନ ଡାଭେନ୍ ପୋର୍ଟ

ଜନ ଡାଭେନ୍ ପୋର୍ଟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି କରାଯାଇଥିବା ଆରୋପଗୁଡ଼ିକର ଖଣ୍ଡନ କରି ପୁୟକଟିଏ ଲେଖିଛନ୍ତି ଏବଂ ଏହି ପୁୟକଟି ୧୮୬୯ ମସିହାରେ ଲଣ୍ଡନରୁ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟବହାର ଓ ଚରିତ୍ର ଉପରେ ମନ୍ତବ୍ୟ ଦେଇ ସେ କୁହନ୍ତି—

"ବଡ଼ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ବିନମ୍ରତା, ବିନୀତମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆନ୍ତରିକ ଭାବ ଏବଂ ଦାୟିକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶାନ୍ତ ଓ ମର୍ଯ୍ୟାଦାପୂର୍ତ୍ତ ବ୍ୟବହାର ତାଙ୍କ ପାଇଁ ସମ୍ମାନ, ପ୍ରଶଂସା ଓ ସାଦର ସମର୍ଥନ ଆଣି ଦେଇଥିଲା... ସେଇଭଳି ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ନୀତି ସନ୍ଦେହ ଓ ଅୟଷ୍ଟତାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଥିଲା ।"'<sup>25</sup>

ତାଙ୍କର ଅସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ସମ୍ପର୍କରେ ଡାଭେନ୍ପୋର୍ଟ କୁହନ୍ତି— ''ଜଣେ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ମୁହନ୍ତଦ ନିଜ ପରିବାର ଦୃଷ୍ଟିରେ ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ମାନ୍ୟତା ଲାଭ କରିଥିଲେ । ଜଣେ ସରଳ ଆରବୀୟ ହୋଇ ସୁଦ୍ଧା ନିଜ ଦେଶର ବିଭ୍ରାନ୍ତ, ବୁଭୁକ୍ଷିତ ଓ ନଗ୍ନ ସମ୍ପ୍ରଦାୟଗୁଡ଼ିକୁ ଗୋଟିଏ ସଂସର୍ଗ ତଥା ଅନୁଗତ ସଂଘ ମାଧ୍ୟମରେ ଏକତ୍ରିତ କରି ବିଶ୍ୱ ଜନସମାଜରେ ସେମାନଙ୍କୁ ଏକ ନୂତନ ପରିଚୟ ଓ ନୂତନ ଚରିତ୍ର ଦେଇ ଉପସ୍ଥାପିତ

<sup>&</sup>quot;If a man like Mohamed were to assume the dictatorship of the modern world he would succeed in solving its problems in a way that would bring it the much needed peace and happiness." ("The Choice" Ahmed Deedat, KSA, 1993, Vol.I p.117 and p.25)

John Davenport, An Apology for Mohammed and the Koran, London, 1869: "His politeness to the great, his affability to the humble, and his dignified bearing to the presumptuous, procured him respect, admiration and applause...(p.52) Mohammed's creed was likewise free from suspicion and ambiguity....(p.73)

କରିପାରିଥିଲେ । ତିରିଶ ବର୍ଷରୁ କମ୍ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ବ୍ୟବସ୍ଥା କନ୍ଷାନ୍ଟିନୋପଲ୍ର ସମ୍ରାଟମାନଙ୍କୁ ପରାଜିତ କରିଥିଲା, ପାରସ୍ୟର ସମ୍ରାଟଙ୍କୁ ଗାଦିଚ୍ୟୁତ କରିଥିଲା, ସିରିଆ, ମେସୋପଟାମିୟା ଓ ଇଜିପ୍ଟକୁ ମଧ୍ୟ ବଶୀଭୂତ କରିନେଇ ଥିଲା ।''(26)

କାର୍ଲାଇଲ୍ଙ୍କ ମତକୁ ଦୃଢ଼ ସମର୍ଥନ କରି ଡାଭେନ୍ପୋର୍ଟ କୁହନ୍ତି-''ଏହି ବୀର ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ୍ଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗୀ ଏକବାର ଖାଞ୍ଜି ଆଉ ଯୁକ୍ତସଙ୍ଗତ ଏବଂ ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ—ସେଇ ଜ୍ୟୋର୍ଡି ମୟ କୃଷ୍ଣ ନୟନଧାରୀ ମରୁପ୍ରାନ୍ତରର ହୃଦୟବାନ୍ ସନ୍ତାନର ସଦା ଉନ୍କୁକ୍ତ ଥିବା ହୃଦୟ ମଧ୍ୟରେ ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷ ନୁହେଁ, କିଛି ଅନ୍ୟ ଚିନ୍ତା ଥିଲା । ସେ ଥିଲେ ଜଣେ ଶାନ୍ତ ମହାନ ଆତ୍ମା ଏବଂ ସେଇମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କଣେ ଥିଲେ ଯେଉଁମାନେ କେବଳ ସତ୍ୟନିଷ୍ଠ ହେବାଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ଯାହାଙ୍କୁ ନିଷ୍ଠାବାନ ରୂପେ ପ୍ରକୃତି ନିଯୁକ୍ତ କରିଛି ।''<sup>(27)</sup>

-

<sup>&</sup>quot;Mohammed, a private man, made himself to be looked upon as a prophet by his own family. Mohammed, a simple Arab, united the distracted, scanty, naked and hungry tribes of his country into one compact and obedient body, and presented them with new attributes and a new character among the people of the earth. In less than thirty years, this system defeated the Emperor of Constantinople, overthrew the Kings of Persia, subdued Syria, Mesopotamia, Egypt..." (Ibid.pp.54-55)

<sup>&</sup>quot;The view taken by Thomas Carlyle of this hero-prophet is too original, just and striking to be here omitted: "The deep-hearted son of the wilderness" writes he, "with his beaming black eyes, and open, social, deep soul, had other thoughts in him than ambition. A silent, great soul, he was one of those who cannot but be in earnest; whom Nature herself has appointed to be sincere." (Ibid.pp.53-54)

#### ଗଡ଼ଫ୍ରେ ହିଗିନ୍ସ୍

ଐତିହାସିକ ଗଡ଼ଫ୍ରେ ହିଗିନ୍ସ୍ (୧୭୭୨-୧୮୩୩) ଅତି ଦୁଃଖପ୍ରକାଶ କରି କୁହନ୍ତି—

''ଦୂର୍ଭାଗ୍ୟର କଥା, ଅନେକ ଧାର୍ମିକ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ପଡୋଶୀ ଧର୍ମର ପ୍ରତିଷାତାଙ୍କ ଚରିତ୍ରକୁ ଧକ୍କା ଦେଇ ନିଜ ଧର୍ମର ଉନ୍ନତି କରୁଛନ୍ତି ବୋଲି ମନେ କରନ୍ତି... । ପ୍ରକୃତ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମ ଏଭଳି ପ୍ରତିରକ୍ଷା ଆବଶ୍ୟକ କରେନାହିଁ । ଯଦିଓ ଅନ୍ୟ ମଣିଷମାନଙ୍କ ପରି ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଦୋଷତ୍ରୁଟି ଥିଲା, ତଥାପି ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ବିଷୟରେ ଯେତେ ଅଧିକ ମତାମତ ସଂଗ୍ରହ କରାଯିବ, ସେତେ ସଷ୍ଟ ରୂପେ ସେ ଜଣେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମହାନ୍ ପୁରୁଷ ରୂପେ ଉଭା ହେବେ, ଜଣେ ବୀର, ଜଣେ ଦାର୍ଶନିକ, ଆଉ ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ରୂପରେ; ଏବଂ ପ୍ରକୃତରେ ସେ ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍ ଥିଲେ, କାରଣ ଯୀଶୁଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ମିଶନ୍ ଓ ତାଙ୍କ ନୀତିଗୁଡ଼ିକର ସତ୍ୟତାରେ ବିଶ୍ୱାସ ରଖିବା ପାଇଁ ସେ ଶିକ୍ଷା ଦେଉଥିଲେ ।''²३୬

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ସମର୍ଥନ କରି ଲେଖିଥିବା ପୁୟକରେ ସେ କୁହନ୍ତି ଯେ, ସମ୍ରାଟ ନେପୋଲିୟନ୍,ଙ୍କର ଇସ୍ଲାମ ବିଷୟରେ ଧାରଣା ତାଙ୍କ ଚିନ୍ତାଧାରା ସହିତ ସମାନ ଥଲା—

GODFRAY HIGGINS Esq. "It is unfortunate that many religious persons should imagine that they are promoting their own religion by running down the character of the founders of those of their neighbours... genuine Christianity requires no such defences,...though Mohamed was liable to faults, like every other human being, yet that the closer his character is canvassed, the clearer it will appear that he was as very great man, both considered as a hero, a philosopher and a Christian, the latter of which he really was, as he professed to believe in the divine mission of Jesus Christ, and in the truth of the doctrines taught by him. (Gentlemen's Magazine, C[1830):112)" (Source: Clinton Bennett, Victorian Images of Islam, 1992, London, p.12)

''ମୁଁ ଭାବୃଛି ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ମହାନ ନେପୋଲିୟନ୍ ଯେଉଁ ମତପୋଷଣ କରିଥିଲେ, ତାହା ଭାରି ଉସ୍ଥାହଜନକ ଆଉ ମୁଁ ତାକୁ ଏଠାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବାର ଆଗ୍ରହକୁ ରୋକିପାରୁ ନାହିଁ । ଏହାର କାରଣ ନୁହେଁ ଯେ ତାଙ୍କ ମତ ମୋ ଚିନ୍ତାଧାରା ସହ ମେଳ ଖାଉଛି, ବରଂ ମୁଁ ଏକଥା ଜାଣିବା ପୂର୍ବରୁ ଯାହା ଲେଖ୍ଦେଇଥିଲି ତା' ସହିତ ସମ୍ରାଟଙ୍କର ମତାମତର ସମାନତା ରହିଛି । ନେପୋଲିୟନ୍ କେଉଁ ସୂତ୍ରରୁ କୁରଆନ୍ର ତାରିଖ ସମ୍ପର୍ଟ ଏକ ଜଣାଶୁଣା କଥା କହିଛନ୍ତି ମୁଁ ଜାଣେନା । କିନ୍ତୁ ସମ୍ରାଟ ଇତିହାସର ସତ୍ୟକୁ ବିଜ୍ଞାପିତ କରି ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି କରାଯାଇଥିବା ସବୁ ଆରୋପଗୁଡ଼ିକୁ ଅବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିବାର ଘୋଷଣା କରିଥଲେ ।''(29)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଉପରେ ମନ୍ତବ୍ୟ ଦେଇ ହିଗିନ୍ସ୍ କୁହନ୍ତି— ''ତାଙ୍କର ଚରିତ୍ର ଅତି ଉତ୍ତମ ଥିଲା ।''<sup>(30)</sup>

#### ମାନବେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ରାୟ

ଭାରତୀୟ ଐତିହାସିକ ଏମ୍.ଏନ୍. ରାୟ (୧୮୮୭-୧୯୫୪) କୁହନ୍ତି—

''ଇସ୍ଲାମର ପ୍ରତିଷାତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଚିତ୍ରଣ କରାଯାଇଛି ଯେ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଜଣକ ମାନବଜାତିକୁ ସମୟଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ

Prophet of Arabia called Mahomed, or the Illustrious, London, 1829: "I conceive that the opinion which the great Napoleon entertained of Mohamed, must be interesting; and I cannot resist the pleasure of recording it, as it not only in some measure agrees with what I thought, but with what I had written, before I saw it. I know not the authority for the date of the Koran which Napoleon seems to speak of as an acknowledged, well-known fact. "The Emperor adverting to the truth of history, expressed his disbelief of all that was attributed to Mahomet." (p.65)

<sup>&</sup>quot;His morality is allowed to be excellent." (Ibid.p.28)

ପ୍ରଭାବିତ କରିଛନ୍ତି । (ଡ୍ରାପର, ୟୁରୋପର ବୌଦ୍ଧିକ ବିକାଶର ଇତିହାସ, ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ, ପୂ–୩୨୯)''

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ଜଣେ ମହାନ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ମାନ୍ୟତା ପାଇବା ଉଚିତ ବୋଲି ମତଦେଇ ଐତିହାସିକ ରାୟ କୁହନ୍ତି—

''ପ୍ରତ୍ୟେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜର ଯଥାର୍ଥ ଦାବୀକୁ ସିଦ୍ଧ କରିବାପାଇଁ ଚମତ୍କାରିତା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରନ୍ତି । ସେ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମୁହମ୍ମଦ ଯେତେଦୂର ସୟବ ତାଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଓ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସବୁଠାରୁ ମହାନ ରୂପେ ମାନ୍ୟତା ପାଇବା ଉଚିତ । ଇସ୍ଲାମର ପ୍ରସାର ହିଁ ସବୁ ଚମତ୍କାରଗୁଡ଼ିକ ଅପେକ୍ଷା ବଡ଼ ଚମତ୍କାର ।''<sup>(32)</sup>

# ମାର୍କିସ୍ ଡଡ୍ସ୍

ମାର୍କସ୍ ଡଡ୍ସ୍ (୧୮୩୪-୧୯୦୦) ହେଉଛନ୍ତି ବାଇବଲ୍ର ଜଣେ ବିଦ୍ୱାନ୍ ଏବଂ ସେ ଏଡିନ୍ବର୍ଗରେ ନ୍ୟୁଟେଷ୍ଟାମେଷ୍ଟ୍ର ଅଧ୍ୟାପକ ରହିଆସିଛନ୍ତି । 'ମୂହମ୍ମଦ, ବୂଦ୍ଧ ଏଣ୍ଡ କ୍ରାଏଷ୍ଟ ନାମକ ସେ ଏକ ପୁଞ୍ଚକ ଲେଖିଛନ୍ତି, ଯାହା ୧୮୭୭ ମସିହାରେ ଲଣ୍ଡନରୁ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଛି । ବହିଟିରେ ସେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଉତ୍କଳ ଚରିତ୍ରର ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ଦୟାଶୀଳ, ଅହଂକାରହୀନ, ଧୈର୍ଯ୍ୟବାନ ଏବଂ ସେବକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସେ ଥିଲେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉଦାର, ଅପରିଚିତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଆକର୍ଷଣୀୟ, ଯିଏ ନିଜ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କଠାରୁ ଭାରି ଆଦର ପାଉଥିଲେ..... କୌଣସି ଭିକ୍ଷାକାରୀକୁ 'ନା' କହିବା ତାଙ୍କ ପକ୍ଷେ ପ୍ରାୟ ଅସୟବ ଥିଲା ଏବଂ ଅତି ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କର

<sup>&</sup>quot;M. N. ROY, The Historical Role Of Islam, Bombay, 1938: THE founder of Islam has been characterised as "the man who, of all men, has exercised the greatest influence upon the human race. (Draper, "History of the Intellectual Development of Europe," Vol. I, p. 329). (p.57)"

<sup>&</sup>quot;Every prophet establishes his pretension by the performance of miracles. On that token, Mohammad must be recognised as by far the greatest of all prophets, before or after him: The expansion of Islam is the most miraculous of all miracles. (Ibid.p.5)

ନିମନ୍ତ୍ରଣ ବା ମାମୁଲି ଉପହାରକୁ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ସେ କେବେହେଲେ କୁଣ୍ଡାବୋଧ କରୁ ନଥିଲେ ।''<sup>(33)</sup>

ତାଙ୍କ ସଚ୍ଚୋଟତାର ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପନ କରି ଡଡ୍ସ୍ କୁହନ୍ତି— "ତାଙ୍କ ସଚ୍ଚୋଟତାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ ହେଉଛି ଏହି ଯେ ତାଙ୍କର ପ୍ରଥମ ଓ ଅତି ବିଶ୍ୱୟ ଶିଷ୍ୟମାନେ ଥିଲେ ତାଙ୍କ ନିଜ ଘରଲୋକ ତଥା ତାଙ୍କ ପରିଚିତ ଲୋକ, ଯେଉଁମାନେ ସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ତାଙ୍କୁ ଟିକିନିଖି ଭାବରେ ପରୀକ୍ଷା କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ, ସେବକ, ପୁତୂରା ଓ ଶ୍ୱଶୁର—ଏମାନେ ଚରିତ୍ରବାନ ଥିଲେ ଏବଂ ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ଏକ ନିଦିଷ ସ୍ଥାନ ଥିଲା ।"(34)

#### ସାମୁଏଲ ଜି. ଗୁଡ଼ିରଚ

ସାମୁଏଲ ଜି. ଗୁଡ଼ିରଚ 'ପ୍ରାଚୀନ କାଳର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତି' ନାମକ ତାଙ୍କ ପୁୟକରେ କନ୍ଫୁସିୟସ୍ ଓ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି ମତବ୍ୟକ୍ତ କରି କହିଛନ୍ତି—

"ବୋଧହୁଏ ଚାଇନିଜ୍ ଦାର୍ଶନିକ କନ୍ଫୁସିୟସ୍ଙ୍କୁ ଛାଡ଼ିଦେଲେ ମାନବଜଗତର ବିଚାରଧାରାକୁ ଅନ୍ୟ ଯେକୌଣସି ଲୋକ ଅପେକ୍ଷା ଏହି ବ୍ୟକ୍ତି ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲେ, ଯିଏକି ଆରବର ମକାରେ ୫୭୦ ଖୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଜନ୍ମଗହଣ କରିଥିଲେ ।" (35)

<sup>(33)</sup> MARCUS DODS, D.D, Mohammed, Buddha And Christ, London,1877: "He was gracious, unassuming, most patient and kindly to his slaves, adored by his followers, captivating to strangers......He found it almost impossible to say "No " to any petitioner, and he never declined the invitation or small offering even of the meanest of the people." (p.90)

<sup>&</sup>quot;It is a striking proof of his sincerity that his earliest and most devoted disciples were those of his own household, and his familiars, who had known him in all circumstances and scanned him in all moods his wife, his slave, his cousin, his father-in-law the latter themselves men of character and position." (Ibid.p.21)

Samuel G. Goodrich, Famous Men of Ancient Times, Samuel, Boston, 1852: "This individual, who has exercised a

# ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୁଲ

ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୂଲ (୧୮୫୪-୧୯୩୧) ଜଣେ ଐତିହାସିକ ତଥା ଡବଲିନ୍ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଆରବିକ ଷଡିଜ୍ର ପ୍ରଫେସର । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ବିନମ୍ରତା ଓ ସତ୍ୟନିଷା ତାଙ୍କୁ ବିସ୍ମିତ କରିଛି । ସେ କୁହନ୍ତି—

"ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ! ନିଜର ଲୋଭନୀୟ କାର୍ଯ୍ୟଧାର। ସହିତ ତାଙ୍କର ବିନମ୍ରତା କେତେ ମହାନ ! ଲୋକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କ ଉପରେ ଲଦି ଦିଆଯାଉଥିବା ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକପାଇଁ ସେ କିଭଳି ନିଜକୁ ଅଯୋଗ୍ୟ ମନେ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ସତ୍ୟ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟର ଏକ ଦୀର୍ଘ ବିତର୍କ ଥିଲା । ତାଙ୍କର ଉପାସକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସଦାବେଳେ ଗୋଟିଏ ଉଉର ଥିଲା—ମୁଁ ଜଣେ ମଣିଷ ମାତ୍ର । ଜଣେ ମଣିଷଠାରୁ ଅଧିକ କିଛି ନୁହେଁ ।

ଆଈଶା ପଚାରିଲେ—କ'ଣ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ କୃପା ବିନା କେହି ସ୍ୱର୍ଗଲାଭ କରିପାରିବ ନାହିଁ ?

ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—ନା, କେହି, ନୁହେଁ।

—କ'ଶ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ନିଜ ଯୋଗ୍ୟତା ଭିତ୍ତିରେ ବୈକୁଣ୍ଡ ପ୍ରାସ୍ଟି କରିପାରିବେ ନାହିଁ ?—ପଚାରିଲେ ଆଇଶା ।

— 'ଯଦି ପରମେଶ୍ୱର ମୋ ପ୍ରତି କୃପା ନକରନ୍ତି, ତେବେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରିବି ନାହିଁ ।' ଉତ୍ତର ଦେଲେ ମୁହଜ୍ନଦ ।''<sup>(36)</sup>

greater influence upon the opinions of mankind than any other human being, save, perhaps, the Chinese philosopher, Confucius, was born at Mecca, in Arabia, A.D. 570." (p.7)

(36) STANLEY LANE-POOLE, Studies In A Mosque, London, 1883: It is wonderful, with his temptations, how great a humility was ever his, how little he assumed of all the god-like attributes men forced upon him. His whole life is one long argument for his loyalty to truth. He had but one answer for his worshippers, "I am no more than a

ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଜଣେ 'ବୀର ଈଶ୍ୱରଦୂତ' ରୂପେ ପସନ୍ଦ କରି ଯଥାର୍ଥରେ ଠିକ୍ କରିଛନ୍ତି ବୋଲି ମତଦେଇ ଲେନ୍ପୁଲ କୁହନ୍ତି—

''କାର୍ଲାଇଲ ତାଙ୍କୁ 'ହିରୋ-ଈଶ୍ୱରଦୂତ' ରୂପେ ବାଛି ଖୁବ୍ ବଢ଼ିଆ କଲେ । ମୁହମ୍ନଦଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଅଭିଳାଷସମ୍ପନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତି ଥାଇପାରନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଏପରି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜ ଲକ୍ଷର ଭାବଧାରାରେ ପୂରାପରି ମଜି ଯାଇନାହିଁ କିୟା ଏଭଳି ବୀରତ୍ୱର ସହ କେହି ନିଜ ମିଶନ୍କୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିନାହିଁ ।''<sup>(37)</sup>

#### **ଜି.ଏମ୍. ଡ୍ରେକ୍ଟ**

ଜି.ଏମ୍. ଡ୍ରେକ୍ଟ ଇସ୍ଲାମର ଜଣେ ସମାଲୋଚକ । କିନ୍ତୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କଠାରେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଲକ୍ଷଣଗୁଡ଼ିକୁ ତାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟି ଧରିପାରୁଛି । ସେ କୁହନ୍ତି—

''କୌଣସି ଖ୍ରୀଷ୍ଟିଆନ ନେତା ବା ସନ୍ତୁଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ପ୍ରାଚୀନ ହିନ୍ତୁ ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କ ସହ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ଅତି ନିକଟତର ସାଦୃଶ୍ୟ ରହିଛି ।''<sup>(38)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ରାଜନୈତିକ ଦୃଷିକୋଣରୁ ବିଚାର କରି ଡ୍ରେକ୍ଟ କୁହନ୍ତି—

''ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଧାର୍ମିକ ନେତା ନିଜର ନୀତିକୁ ଏକ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରାଜନୈତିକ ବିଚାରଧାର ସହ ଏତେ ନିବିଡ଼ ଭାବରେ ଆବଦ୍ଧ

man, I am only human." "Do none enter Paradise save by the mercy of God?" asked Aisha. "None, none, none," he answered. "Not even thou by thy own merits?" "Neither shall I enter Paradise unless God cover me with His mercy." (p.81)

"Well did Carlyle choose him for his prophet-hero! There have been purer lives and higher aspirations than Mohammad's; but no man was ever more thoroughly filled with the sense of his mission or carried out that mission more heroically. (Ibid.p.85)

(38) G.M. DRAYCOTT, Mahomet – Founder Of Islam, New York, 1916: Mahomet bears closer resemblance to the ancient Hebrew prophets than to any Christian leader or saint. (p.11)

କରିନାହାନ୍ତି । ମୁହନ୍ମଦ କେବଳ ଦୈବୀବାର୍ତ୍ତାର ଜଣେ ମାଧ୍ୟମ ନ ଥିଲେ, ବରଂ ଜୀବନର ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ପୁଝ୍ଞାନୁପୁଝ୍ଟ ନୀତିନିୟମ ଥିବା ଏକ ଜାଗତିକ ରାଷ୍ଟ୍ରର ରାଷ୍ଟ୍ରମୁଖ୍ୟ ଥିଲେ... ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେଶର ରାଜନୈତିକ ସଙ୍ଗଠନଗୁଡ଼ିକ ଡୁଳନାରେ ତାଙ୍କର ସୁତି ଥିଲା ଅନୁପମ ।''<sup>(39)</sup>

### ଡି.ଏସ୍. ମାର୍ଗୋଲିୟଥ

ଡି.ଏସ୍. ମାର୍ଗୋଲିୟଥ (୧୮୫୮-୧୯୪୦) ଜଣେ ଐତିହାସିକ ଏବଂ ଅକ୍ଫୋର୍ଡ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଆରବୀ ଅଧ୍ୟାପକ ଓ ଚର୍ଚ୍ଚ ଅଫ୍ ଇଂଲଣ୍ଡର ଧର୍ମଯାଜକ ରହିଆସିଛନ୍ତି । ଇସ୍ଲାମର ଜଣେ ସମାଲୋଚକ ହିସାବରେ ସେ ବେଶ୍ ଜଣାଶୁଣା । ତଥାପି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ନିଜ ପୁଞ୍ଚକ 'ମୁହନ୍ନଦ ଏଣ୍ଡ୍ ଦ ରାଇକ୍ ଅଫ୍ ଇସ୍ଲାମ'ର ଭୂମିକାରେ ସେ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷ ରୂପେ ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି—

"ମୁଁ ମୁହକ୍ନଦଙ୍କୁ ଜଣେ ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତି ଭାବରେ ସନ୍ନାନ କରେ, ଯିଏ ଗୋଟିଏ ଅତି ଜଟିଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ କରି ଆରବ ଜନଜାତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ରାଷ୍ଟ୍ର ଓ ଗୋଟିଏ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଗଠନ କରିଥିଲେ । ସେ ଯେଉଳି ଏହି ଲକ୍ଷ ହାସଲ କଲେ ତାହା ବର୍ଷ୍ଣନା କରିବା ପାଇଁ, ତାଙ୍କ ବୌଦ୍ଧିକ ଦକ୍ଷତା ପ୍ରତି ଉଚିତ ନ୍ୟାୟ କରିବାପାଇଁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଯେଉଁ ସମ୍ମାନର ସେ ଯୋଗ୍ୟ, ତାହା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବାପାଇଁ ମୁଁ ପ୍ରୟାସ କରିଛି । ଅନ୍ୟଥା ଏହି ପୁୟ୍ତକଟି ତାଙ୍କପ୍ରତି ସମର୍ଥନ ବା ଅଭିଯୋଗ ନୁହେଁ ।"40)

-

<sup>&</sup>quot;No other religious leader has ever bound his creed so closely to definite political conceptions. Mahomet was not only the instrument of divine revelation, but he was also at the end of his life the head of a temporal state with minutest laws and regulations... His position with regard to the political institutions of other countries is unique. (Ibid.p.17)

<sup>(40)</sup> D. S. MARGOLIOUTH, Mohammed And The Rise Of Islam, New York, London, 1905: I regard Mohammed as a great man, who solved a political problem of appalling difficulty, the construction

#### ଏଚ୍.ଏ.ଆର୍. ଗୀବ୍

ଐତିହାସିକ ହାମିଲଟନ୍ ଆଲେକଜାଣ୍ଡାର୍ ରସକିନ୍ ଗୀବ୍ (୧୮୯୫-୧୯୭୧) ହାଭାର୍ଡ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟରେ ଆରବୀ ଭାଷାର ଅଧ୍ୟାପକ ରହି ଆସିଛନ୍ତି । ନିଜ ପୁଞ୍ଜକ 'ମହଜ୍ନଡ଼ାନିଜମ୍ ଏକ ଐତିହାସିକ ସର୍ବେକ୍ଷଣ'ରେ ସେ ମତବ୍ୟକ୍ତ କରିଛନ୍ତି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ସଦ୍ଗୁଣ ଏବଂ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ହିଁ ଲୋକଙ୍କର ହୃଦୟ ଜିଶି ନେଉଥିଲା—

"ଆମ ପାଇଁ ଏହା କହିବା ଅନାବଶ୍ୟକ ଯେ ମୁହମ୍ମଦ ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ହୃଦୟକୁ ନିଜ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଜୟ କରିଥିଲେ । ଏହା ହୋଇନଥିଲେ ସେମାନେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ କଥାପ୍ରତି କୌଣସି ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇନଥାନ୍ତେ । ଧର୍ମପ୍ରଚାର ଯୋଗୁଁ ନୁହେଁ, ବରଂ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ସଦାଚାର ଯୋଗୁଁ ମଦିନାବାସୀ ତାଙ୍କର ସହାୟତା ଭିକ୍ଷା କରିଥିଲେ ।"'<sup>(41)</sup>

#### ଉଇଲିୟମ୍ ମୟଗୋମେରୀ ଓଡ଼ାଟ୍

ଉଇଲିୟମ୍ ମଷ୍ଟଗୋମେରୀ ଓ୍ୱାଟ୍ (୧୯୦୯-୨୦୦୬) ଜଣେ ଇଂରେଜ ଐତିହାସିକ ଏବଂ ଏଡିନ୍ବର୍ଗ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଆରବିକ ଓ ଇସ୍ଲାମିକ ଷ୍ଟଡିକ୍ର ଅଧ୍ୟାପକ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦ ସମାଜରେ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଓ ସଚ୍ଚୋଟ ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ପରିଚିତ ଥିଲେ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରି ସେ ନିଜ ପୁୟକରେ ଲେଖିଛନ୍ତି—

\_

of a state and an empire out of the Arab tribes. I have endeavoured, in recounting the mode in which he accomplished this, to do justice to his intellectual ability and to observe towards him the respectful attitude which his greatness deserves; but otherwise this book does not aim at being either an apology or an indictment. (Preface vi-vii)

(41) H.A.R. GIBB, Mohammedanism, An Historical Survey, New York, 1962: "For us it goes without saying that the hold which Mohammed gained over the wills and affections of his Companions was due to the influence of his personality. Without that they would have paid little heed to the claims of the Prophet. It was because of his moral qualities, not because of his religious teaching, that the men of Medina invoked his assistance." (pp.33-34)

''ଉଭୟ ମକ୍କା ଓ ମଦିନା କାଳରେ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କ ସମକାଳୀନ ଲୋକମାନେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଓ ସଚ୍ଚୋଟ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ଜାଣିଥିଲେ ଏବଂ ଇତିହାସ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଜଣେ ନୈତିକ ତଥା ସାମାଜିକ ସଂସ୍କାରକ ।''<sup>(42)</sup>

ଇସ୍ଲାମ ସୁଦୂରପ୍ରସାରୀ ହେବାର କାରଣ ସମ୍ପର୍କରେ ସେ କୁହନ୍ତି— ''ସେ ଜଣେ ଏଭଳି ବ୍ୟକ୍ତି ଥିଲେ ଯାହାଙ୍କ ଭିତରେ ସୃଜନଶକ୍ତି ଅତି ଗଭୀର ଞରରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଥିଲା ଏବଂ ମାନବ ଅଞିତ୍ୱ ସମ୍ପର୍କୀୟ ପ୍ରମୁଖ ପ୍ରଶ୍ନଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ବିଚାରମାନ ଉତ୍ପନ୍ନ କରୁଥିଲା, ଯାହା ଫଳରେ ତାଙ୍କ ଧର୍ମ କେବଳ ତାଙ୍କ ସମୟରେ ନୁହେଁ, ବରଂ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଶତାବ୍ଦୀଗୁଡ଼ିକରେ ମଧ୍ୟ ସୁଦୂରପ୍ରସାରୀ ଆକର୍ଷଣ କାଭ କଳା ।''(43)

#### ଓୃାଶିଂଟନ୍ ଇରଭିଙ୍ଗସ୍

ୱାଶିଂଟନ୍ ଇରଭିଙ୍ଗସ୍ (୧୭୮୩-୧୮୫୯) ଇସ୍ଲାମର ଜଣେ ସମାଲୋଚକ । ତଥାପି ତାଙ୍କର ଲେଖନୀ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ନ୍ୟାୟ ଓ ସଦାଚାରର ପ୍ରଶଂସା କରିବାକୁ ଭୁଲିନାହିଁ ।

''ତାଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଆଚାର ବ୍ୟବହାର ନ୍ୟାୟସଙ୍ଗତ ଥିଲା । ସେ ପରିଚିତ ଓ ଅପରିଚିତ, ଧନୀ ଓ ଗରିବ, ସବଳ ଓ ଦୁର୍ବଳ—ସମୟଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ଧରଣର ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ, ଆଉ ନିଜର ଭଦ୍ରୋଚିତ ବ୍ୟବହାର ଯୋଗୁଁ ଏବଂ

(42) WILLIAM MONTGOMERY WATT, Prophet And Statesman, London: "In both Meccan and Medinan periods Muhammad's contemporaries looked on him as a good and upright man, and in the eyes of history he is a moral and social reformer." (p.234)

"He was a man in whom creative imagination worked at deep levels and produced ideas relevant to the central questions of human existence, so that his religion has had a widespread appeal, not only in his own age but in succeeding centuries." (Ibid.p.240)

ଲୋକମାନଙ୍କର ଆପତ୍ତି ଅଭିଯୋଗ ଶୁଣୁଥିବା ଯୋଗୁଁ ସେ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କର ଅତି ପ୍ରିୟ ଥିଲେ ।''(44)

#### ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍

ଇସ୍ଲାମର ସମାଲୋଚନା କରିଥିବା ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ପଷିତ ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍ (୧୮୧୯-୧୯୦୫) ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ସାଧୁତା ଓ ନ୍ୟାୟପରାୟଣତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରି ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ତାଙ୍କର ସମୟ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକ ଯଥାର୍ଥ ଓ ନ୍ୟାୟସଙ୍ଗତ ଥିଲା ଏବଂ ବୟସ ବଢ଼ିବା ସହିତ ତାଙ୍କର ସନ୍ନାନିତ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ତାଙ୍କପାଇଁ 'ଅଲ–ଅମୀନ' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' ଉପାଧି ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିଥିଲା ।''<sup>(45)</sup>

#### ମେରେଡିଥ ଟନ୍ସେଷ

ମେରେଡିଥ ଟନ୍ସେଷ ନିକ ପୁୟକ 'ମୂହଜ୍ନଦ ଦି ଗ୍ରେଟ ଆରବୀୟାନ୍'ରେ ଏହି ମହାନ ଆରବୀୟଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଲେଖିଛନ୍ତି—

"ଜଣେ ରାଜକୁମାର ଓ ଜନନାୟକ ହିସାବରେ ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ବିବାଦୀୟ ହୋଇନପାରେ l ନିଜ ଚାରିତ୍ରିକ ଛବିକୁ ଖୁବ୍ କମ୍ ଦାଗମୟ କରି ଇତିହାସରେ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଏତେ ଶୀର୍ଷ

WASHINGTON IRVINGS, Mahomet And His Successors, Vol.I, New York, 1868, "In his private dealings, he was just. He

treated friends and strangers, the rich and poor, the powerful and the weak, with equity, and was beloved by the common people for the affability with which he received them, and listened to theirs complaints." (p.331)

<sup>(45)</sup> **SIR WILLIAM MUIR, Mahomet And Islam, 1887**: "In all his dealings he was fair and upright, and as he grew in years his honourable bearing won for him the title of Al Ameen, "the faithful." (p.19)

ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉଠିପାରି ନାହିଁ କିୟା ତାଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ସ୍ଥିର, ନିର୍ମଳ ଓ ଅଟଳ ବୃଦ୍ଧିମତା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିନାହିଁ ।''(46)

#### ପ୍ରବଞ୍ଚନାର ଆରୋପ

ଇତିହାସର ଆଲୋକରେ ଆମେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଜୀବନଚରିତ ଓ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କଲୁ । ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କର ଜୀବନଚରିତ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଛନ୍ତି । **ଆନି ବେସାନ୍ତ** କହନ୍ତି—

''ଯିଏ ସେହି ମହାନ ଆରବୀୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଜୀବନୀ ଓ ଚରିତ୍ରର ଅଧ୍ୟୟନ କରିଛି, ଯିଏ ଏହା ଜାଣିଛି ଯେ ସେ କିଭଳି ଶିକ୍ଷା ଦେଇଛନ୍ତି ଏବଂ କିଭଳି ଜୀବନଯାପନ କରିଛନ୍ତି ତା' ମନରେ ସେହି ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ସର୍ବୋଚ୍ଚ କର୍ତ୍ତାଙ୍କର ଜଣେ ମହାନ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ପ୍ରତି ଭକ୍ତିଭାବ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଭାବନା ସୃଷ୍ଟି ହେବା ଅସୟବ ।''<sup>(47)</sup>

#### ସେହିପରି **ମହାତା ଗାନ୍ଧୀ** କହନ୍ତି—

''ମୁଁ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଜୀବନଚରିତ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଉସ୍କୁକ ହେଲି ଯିଏ ଆଜି କୋଟି କୋଟି ଲୋକଙ୍କ ହୃଦୟରେ ନିଜର ଅଖଣ୍ଡ ପ୍ରଭାବ ବିୟାର କରିଛନ୍ତି... ପୂର୍ବାପେକ୍ଷା ମୋର ଅଧିକ ହୃଦ୍ବୋଧ ହେଲା ଯେ ଏହା ତରବାରୀ ନଥିଲା ଯାହା ତତ୍କାଳୀନ ଜୀବନଧାରାରେ ଇସ୍ଲାମ ପାଇଁ ସ୍ଥାନ ନିରୂପଣ କରିଥିଲା । ଏହା

<sup>(46)</sup> MEREDITH TOWNSEND, Mahommad, The Great Arabian, NEW YORK,1912: "Upon his character as a prince, a leader of men, there can be little controversy. No man in history ever rose to dominion with fewer heavy stains upon his character; none ever exhibited more constancy, or a more serene unwavering wisdom." (pp.72-73)

<sup>(47)</sup> ANNIE BESANT, The Life and Teachings of Muhammad, Madras, 1932, p-4: "It is impossible for anyone who studies the life and character of the great Prophet of Arabia, who knows how he taught and how he lived, to feel anything but reverence for that mighty Prophet, one of the great messengers of the Supreme..."

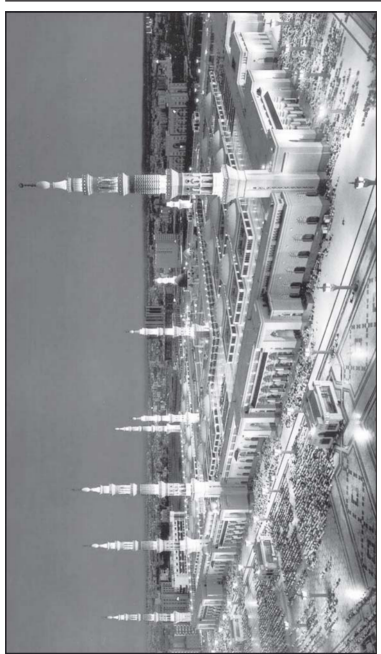
ଥିଲା ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ସରଳତା, ନିଜ ପ୍ରତି ନଗଣ୍ୟ ଭାବ, ବଚନ ପ୍ରତି ନିଷ୍ପାପରତା, ମିତ୍ର ଓ ଅନୁଗତମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଗଭୀର ଅନୁରାଗ, ତାଙ୍କ ସାହସ ଓ ନିର୍ଭୀକତା ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ଓ ନିଜ ମିଶନ୍ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱାସ ।''<sup>48)</sup>

ଦୁଃଖର କଥା ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକ ସାରା ଜୀବନରେ ଥରେହେଲେ ମିଛ କହିନାହାନ୍ତି, ଶତ୍ରୁ ଓ ସମାଲୋଚକମାନେ ଯାହାଙ୍କର ସତ୍ୟବାଦିତା ଓ ସଦାଚାରକୁ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି, ତାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ କୋଟି କୋଟି ଲୋକଙ୍କୁ ପ୍ରତାରିତ କରିବାର ଆରୋପ କରିଛନ୍ତି କେତେକ ଅସହିଷ୍ଠୁ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକ । ସେମାନେ ତାଙ୍କୁ 'Imposter' ବା ପ୍ରବଞ୍ଚକ ରୂପେ ଅଭିହିତ କରିଛନ୍ତି, ଯାହାଫଳରେ ଅନେକଙ୍କ ମନରେ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଭୁଲ ଧାରଣା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ବିଭ୍ରାନ୍ତିକର ବିବରଣୀ ଦେଇ ସେମାନେ ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଓ ଶିକ୍ଷାକୁ ବିକୃତ କରି ଉପସ୍ଥାପନା କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ତାଙ୍କର ପ୍ରକୃତ ପରିଚୟ ଲୋକଲୋଚନକୁ ଆସିବା ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅନେକ ସନ୍ଦେହ ଦୂର ହୋଇପାରିବ ଏବଂ ସୁଧୀ ପାଠକମାନେ ଉପଲହ୍ଧି କରିପାରିବେ ଯେ ଆରୋପଗୁଡ଼ିକର ସତ୍ୟତା କେତେ ? ଇତିହାସର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିରୂପେ ମାନ୍ୟତା ଲାଭ କରିଥିବା ଜଣେ ସରଳ, ସଚ୍ଚୋତ୍ୟ ଓ ଚରିତ୍ରବାନ ବ୍ୟକ୍ତି ଯଦି ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜଣେ ପ୍ରତିନିଧି ବୋଲି ଦାବି କରିଛନ୍ତି, ତେବେ ତାଙ୍କର ଦାବିକୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିଗରୁ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଇପାରେ । ନିରପେକ୍ଷ ମନୋଭାବ ସହ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିଷ୍ଠାବାନ ରହି ଯଦି କେହି ବିଚାର କରେ ତେବେ ପ୍ରକୃତ ସତ୍ୟ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରକଟ ନ ହେବାର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ ।



MAHATMA GANDHI, Young India, 1924: "I wanted to know the best of the life of one who holds today an undisputed sway over the millions of mankind... I became more than ever convinced that it was not the sword that won a place for Islam in those days in the scheme of life. It was the rigid simplicity, the utter self-effacement of the Prophet, the scrupulous regard for pledges, his intense devotion to his friends and followers, his intrepidity, his fearlessness, his absolute trust in God and in his own mission."



ମଦିନାରେ ଥିବା ମହାମାନ୍ୟ ଇଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ମସ୍କିଦ

# ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧାୟ

# ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ - ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରମ୍ପର।

ଧର୍ମ ସଂସ୍ଥାପନା ପାଇଁ ଯୁଗେ ଯୁଗେ ଦିବ୍ୟପୁରୁଷମାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଛି । ଶାନ୍ତି ପ୍ରତିଷା ଏବଂ ଅନ୍ୟାୟ ଅତ୍ୟାଚାରର ବିଲୋପ ପାଇଁ ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଏହି ମହାପୁରୁଷଗଣ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଛନ୍ତି । ସାଧାରଣ ସାଧୁସନ୍ଥ ବା ମୁନିଋଷିମାନଙ୍କଠାରୁ ଏମାନେ ଭିନ୍ନ । ଏମାନେ ଧରାପୃଷରେ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରନ୍ତି ଏବଂ ଏଇମାନଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ବିଧାନ ଦିଆଯାଏ, ଯାହାକୁ ଆମେ ଧର୍ମ କହୁ । ମନୁଷ୍ୟର ପଥପଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଏହା ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରମ୍ପରା ।

ନାନା ଦେଶରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ଧର୍ମର ପ୍ରଚାର କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି ମାର୍ଗଦର୍ଶକମାନଙ୍କର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷା ଓ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସମାନ ଥାଏ, କାରଣ ସେମାନେ ସମୟେ ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଦୀପର ଜ୍ୟୋତି । ଯେଉଁ ଶିକ୍ଷା ସେମାନେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦିଅନ୍ତି, ତାହା ସେମାନେ କୌଣସି ପାଠଶାଳାରୁ ପଢ଼ି ନଥାନ୍ତି, କରଂ ଦୈବବାଶୀ ହିଁ ସେମାନଙ୍କ ଜ୍ଞାନର ମୁଖ୍ୟ ମାଧ୍ୟମ । ଭାଷା ଅନୁସାରେ ସେମାନେ ପ୍ରଫେଟ, ନବୀ, ରସୁଲ, ଅବତାର ବା ଋଷି ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ନାମରେ ପରିଚିତ । କିନ୍ତୁ ସମୟଙ୍କର ଏକା ମିଶନ୍ ଏବଂ ଏକା ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଯେଉଁ ପୁରୁଷୋଉମମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଦୈବବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ ସ୍ରଷ୍ଟା ମନୁଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ ଆରବୀ ଭାଷାରେ 'ନବୀ' ବା 'ରସୁଲ' ଏବଂ ଇଂରାଜୀରେ 'Prophet' ବା 'Messenger' କୁହାଯାଏ । ବେଦରେ ସେମାନଙ୍କୁ 'ଋଷି' ଏବଂ ବାଇବଲରେ 'ପ୍ରଫେଟ' କୁହାଯାରଛି । ଅକ୍ଟଫୋର୍ଡ ଡିକ୍ଟନାରୀ ଅନୁସାରେ ପଫେଟ ଅର୍ଥ 'ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଇଚ୍ଛାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି'।

ବୈଦିକ ରଷିମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବେଦ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିଲା । ବେଦ ବିଶାରଦମାନେ କୁହନ୍ତି ଯେ, ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରୟରେ ମନୁଷ୍ୟର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ମହର୍ଷି ଅଗ୍ନି, ମହର୍ଷି ବାୟୁ, ମହର୍ଷି ଆଦିତ୍ୟ ଏବଂ ମହର୍ଷି ଅଙ୍ଗୀର। ଆଦି ଋଷିମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ଈଶ୍ୱର ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରକଟ କରିଥିଲେ, ତାହାହିଁ 'ଶ୍ରୁତି' ବା 'ବେଦ' । ସଂସ୍କୃତର ଏହି 'ଋଷି' ଶବ୍ଦର ଅନୁରୂପ ଶବ୍ଦଟି ଆରବୀ ଭାଷାରେ ହେଉଛି 'ନବୀ' । ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ସେମାନଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ, ଧର୍ମଦୂତ ବା ବାର୍ତ୍ତାବହ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇପାରେ ।

ସଂଷ୍କୃତର 'ଅବତାର' ଶବ୍ଦ ମଧ୍ୟ 'ନବୀ'ର ଅନୁରୂପ ହୋଇପାରେ ବୋଲି କେତେକ ହିନ୍ଦୁ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମତ ଦିଅନ୍ତି । ପଞ୍ଚିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମ। 'ଅବତାର' ଶବ୍ଦର ପରିଭାଷା ବର୍ତ୍ତନା କରି କୁହନ୍ତି—

''ସମାଜକୁ ପତିତ ଅବସ୍ଥାରୁ ଉନ୍ନତି ଆଡ଼କୁ ନେଉଥିବା ମହାମାନବ ନେତା ବୋଲି 'ଅବତାର' ଶବ୍ଦର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଲେ ଅନୁଚିତ ହେବନାହିଁ ।''<sup>(1)</sup>

#### ପଞିତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ କୁହନ୍ତି-

''ମୁଁ ଷଷ କରିଦେବାକୁ ଚାହେଁ ଯେ ସଂଷ୍କୃତ ଶବ୍ଦ 'ଅବତାର' ଇଂରାଜୀରେ Prophet ଏବଂ ଆରବୀରେ 'ନବୀ'ର ଅନୁରୂପ ।''<sup>(2)</sup>

ଶ୍ରୀ ଉପାଧ୍ୟାୟ ଅବତାର ଶବ୍ଦର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି କୁହନ୍ତି— ''ମୂଳ ଶବ୍ଦ 'ଅବ' ଏବଂ 'ତୁ'ର ସଂଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଅବତାର ଶବ୍ଦ ଗଠିତ, ଯାହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି 'ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିବା ବାର୍ତ୍ତାର ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରଚାର ପାଇଁ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ଆଚିର୍ଦ୍ଦାଚ ।''<sup>(3)</sup>

ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଭାଗରେ ଲକ୍ଷାଧିକ ମାର୍ଗଦର୍ଶକଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକଙ୍କର ବିଷୟରେ କୂର୍ଆନ, ବାଇବଲ ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ହିନ୍ଦୁ ଶାସ୍ତରେ ମଧ୍ୟ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି ।

<sup>(2)</sup> କଳ୍କୀ ଅବତାର ଓ ମୁହମ୍ମଦ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ

<sup>(1)</sup> ଅନ୍ତିମ ସଦେଷା, ପୂ-୩୫

<sup>(3)</sup> Muhammed in the Hindu Scriptures, P-50.

ଧରିତ୍ରୀର ପ୍ରଥମ ପୁରୁଷ ଆଦମ୍ ଓ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ଇଭ୍ଙ୍କ (ଆରବୀରେ ହଣ୍ଣ) ବର୍ଷନା କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ କରିଛନ୍ତି । ପୁରାଣରେ ମଧ୍ୟ ଏମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣରେ (ପ୍ରଥମ ଖଣ୍ଡ, ଚତୁର୍ଥ ଅଧ୍ୟାୟ, ସୃଷ୍ଟିପର୍ବ) ଏମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅନେକ ତଥ୍ୟ ଦିଆଯାଇଛି, ଯଥା—ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଦମ୍ ଓ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ 'ହଞ୍ଚବତୀ' (Eve)ଙ୍କର କୋମଳ ମୃତ୍ତିକାରୁ ସୃଷ୍ଟି ହେବା, ବିଷ୍ଟୁଙ୍କର ଆଦେଶ ଉଲ୍ଲୁଫନ କରି ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାପବୃଷର ଫଳ ଖାଇବା, ସଇତାନ୍ (Devil)ର ସାପ ରୂପରେ ଆସି ବିଷ୍ଟୁଙ୍କର ଆଦେଶ ଉଲ୍ଲୁଫନ କରିବାପାଇଁ ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତାଇବା ଏବଂ ପରେ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେ ଦୁଇଜଣଙ୍କୁ ସଂସାରକୁ ପଠାଇ ଦିଆଯିବା ଭଳି ଅନେକ ତଥ୍ୟର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି, ଯାହାକି କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲର ବର୍ଷିତ ତଥ୍ୟ ସହ ପ୍ରାୟ ସମାନ । ଏହାଛଡ଼ା ଉକ୍ତ ପୁରାଣରେ ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତ ନୂହ (ସଂୟତରେ ନ୍ୟୁହ-न୍ୟୁଞ୍ଚ) ତାଙ୍କ ପୁତ୍ର ଶାମ (ସଂସ୍କୃତରେ ସିମ-सिम), ମହାମାନ୍ୟ ଇବ୍ରାହିମ (ସଂସ୍କୃତରେ ଅବିରାମ-अविराम) ଆଦି ଆହୁରି ଅନେକ ରଷିଙ୍କର ନାମର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି, ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ ବାଇବଲ୍ ପ୍ରଫେଟ ଏବଂ କୁର୍ଆନ ନବୀ ବା ରସୁଲ କହିଛି ।

ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଏହି ପୁରାଣରେ ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମହର୍ଷି ମନୁଙ୍କୁ (କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ର ମହାମାନ୍ୟ ନୂହ) ଏକ ମହାବାତ୍ୟାର ଖବର ଦିଆଯିବା, ଗୋଟିଏ ଡଙ୍ଗା ତିଆରି କରି ବନ୍ୟାବେଳେ ସେଥିରେ ନିଜ ଲୋକଙ୍କ ସହ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ହଳେ ଲେଖାଏଁ ରଖିବାର ଆଦେଶ ଦିଆଯିବା, ସ୍ୱପ୍ନାଦେଶ ଅନୁସାରେ ମହର୍ଷି ମନୁଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ୩୦୦ଫୁଟ ଲୟ ଓ ୫୦ଫୁଟ ଓସାରର ଗୋଟିଏ ଡଙ୍ଗା ତିଆରି କରାଯିବା କଥାର ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଏହି ପ୍ରଳୟଙ୍କରୀ ବନ୍ୟା ୪୦ଦିନ ଧରି ଲାଗି ରହିଥିବା, ପ୍ରବଳ ବର୍ଷା ଯୋଗୁଁ ଚାରୋଟି ସମୁଦ୍ର ସମାନ ଭାବେ ମିଶିଯିବା ଏବଂ ଭାରତବର୍ଷ ବୁଡ଼ି ଯାଇଥିବାର ମଧ୍ୟ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ଏହି ଘଟଣାଟି ଉଭୟ କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ସାମାନ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି ।

ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ପୁରାଣରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଥିବା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । $^{(4)}$  ସେଥିରେ ତାଙ୍କର ନାମ 'ଇସା ମସିହ'

 $<sup>^{(4)}</sup>$  ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣ, ସୃଷ୍ଟିପର୍ବ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ ।

ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି । ସେ କୁମାରୀ ମାଆଙ୍କଠାରୁ ଜନ୍ମ ହୋଇଥିବା ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଯିଏ କି ସତ୍ୟର ପ୍ରଚାର କରିବାପାଇଁ ପ୍ରେରିତ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି । ମହାମାନ୍ୟ 'ଇସା' (ଯୀଶୁ) ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିବା ବିଷୟ ଏବଂ ତାଙ୍କର କେତେକ ଉପଦେଶର ମଧ୍ୟ ଏହି ପୁରାଣରେ ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି । ଡକ୍ଟର ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ'ରିଲିଜିଅସ୍ ୟୁନିଟି ଇନ୍ ଦି ଲାଇଟ୍ ଅଫ୍ ଦି ବେଦଜ୍' ପୁୟକରେ ଏ ବିଷୟରେ ଅନେକ ତଥ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ଓ ।

ଯଦିଓ ପ୍ରାୟ ଏକଲକ୍ଷ ଚବିଶ ହଜାର ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆସିଥିବା କଥା ଇସ୍ଲାମ କହିଛି, କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେବଳ ଅନ୍ଧ କେଇଜଣଙ୍କର ନାମ ବର୍ଣ୍ଣନା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଇସ୍ଲାମ କିନ୍ତୁ ମୁସଲମାନ ହେବା ପାଇଁ ଏକ ମୌଳିକ ସର୍ତ୍ତ ରଖିଛି ଯେ, ପୃଥିବୀପୃଷ୍ଠରେ ଆସିଥିବା ସମୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧି ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରିବାକୁ ହେବ, ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଛୋଟବଡ଼ର କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ କରାଯିବ ନାହିଁ ଏବଂ କାହାରି ପ୍ରତି ଅସନ୍ନାନ କରାଯିବ ନାହିଁ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ କେବଳ କୁର୍ଆନ ନୁହେଁ, ପୃଥିବୀରେ ପ୍ରକଟିତ ସବୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଭଗୁଡ଼ିକ ଯେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ, ଏହା ମଧ୍ୟ ଜଣେ ମୁସଲମାନ ବିଶ୍ୱାସ ରଖିବ । ଏହି ଦୁଇଟି ମୌଳିକ ବିଶ୍ୱାସ ବିନା ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ମୁସଲମାନ ଭାବେ ପରିଗଣ୍ୟ ନୃହେଁ ।

କୁର୍ଆନ ଆମକୁ କହେ ଯେ, ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ପାଇଁ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୃତ ଆସିଛନ୍ତି—

''ଏପରି କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ନାହିଁ, ଯାହା ନିକଟକୁ କୌଣସି ସଚେତକ (ଈଶ୍ୱରଦୂତ) ଆସିନାହାନ୍ତି ।''

କୁର୍ଆନ, ୩୫: ୨୪

ତେଣୁ, ମନୁଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ନିଜର ପ୍ରତିନିଧି ପଠାଇବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଏକ ପରମ୍ପରା ରହିଆସିଛି ।

**00** 

<sup>(5)</sup> Mahammed in the Hindu Scriptures, P.-85-87

# ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କାହିଁକି ?

ମନୁଷ୍ୟ ଏକ ବୂଦ୍ଧି-ବିବେକ ସମ୍ପନ୍ନ ଜୀବ । ନିଜର ବୂଦ୍ଧି, ବିଷୟଜ୍ଞାନ ଓ ଅଭିଜ୍ଞତା ବଳରେ ସେ ଠିକ୍-ଭୁଲ୍ ବା ନ୍ୟାୟ-ଅନ୍ୟାୟ ମଧ୍ୟରେ ଅନେକାଂଶରେ ତଫାତ୍ ବୁଝିପାରେ । ପୁଣି ତା'ର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା କ'ଣ ? କାହିଁକି ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ଆସନ୍ତି ଏବଂ କାହିଁକି ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦିବ୍ୟବିଧାନ ଦିଆଯାଏ ?

ଆମେ ଜାଣୁ ଯେ, ବଜାରରୁ ଫ୍ରିକ, କାର୍ ବା ମୋବାଇଲ ଫୋନ୍ଟିଏ କିଣିଲେ ନିର୍ମାତାଙ୍କ ତରଫରୁ ତା' ସହିତ ଗୋଟିଏ ଇନ୍ଷ୍ୟକ୍ସନ୍ ମାନୁଆଲ୍ ବା ଗାଇଡ୍ ବହି ଦିଆଯାଇଥାଏ । ସେ ବହିଟିରେ ସେହି ଉପକରଣଟିର ସଠିକ୍ ବ୍ୟବହାର ସମ୍ପର୍କରେ ଉପଦେଶମାନ ରହିଥାଏ । ନିର୍ମାତା ଜାଣନ୍ତି ଯେ, ତାଙ୍କର ସବୁ ଗ୍ରାହକ ଅଶିକ୍ଷିତ ନୁହଁନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବଡ଼ ବଡ଼ ଶିକ୍ଷାବିତ, ଡାକ୍ତର, ଇଞ୍ଜିନିୟର, ପ୍ରଫେସର ଓ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମଧ୍ୟ ଅଛନ୍ତି । ତଥାପି ନିର୍ମାତା କାହିଁକି ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରନ୍ତି ?

ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ, ବସ୍ତୁର ନିର୍ମାତା ହିଁ ନିଜ ବସ୍ତୁ ସମ୍ପର୍କରେ ସଠିକ୍ ଭାବେ ଜାଣିଥାଆନ୍ତି । ଯେହେତୁ ସେ ବସ୍ତୁଟିକୁ ଗଡ଼ିଛନ୍ତି, ତାର ପ୍ରତିଟି ଯକ୍ତାଂଶର ଗୁଣ ଓ କାର୍ଯ୍ୟପ୍ରଣାଳୀ ସମ୍ପର୍କରେ ସେ ଭଲରୂପେ ଅବଗତ ଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ବସ୍ତୁଟିର ବ୍ୟବହାର କିଭଳି ଲାଭଦାୟକ ବା କ୍ଷତିକାରକ ହେବ ତାହା ସେ ଜାଣନ୍ତି । ବସ୍ତୁଟିକୁ ଗଡ଼ିନଥିବା ଲୋକଙ୍କର ସେହି ଜ୍ଞାନ ନଥାଏ । ତେଣୁ, ତାକୁ ଠିକ୍ ରୂପେ ବ୍ୟବହାର ନକରି ଗ୍ରାହକମାନେ କ୍ଷତିଗ୍ରୟ ହେବାର ଆଶଙ୍କା ଥାଏ । ଏହି କାରଣ ଯୋଗୁଁ ବସ୍ତୁର ଉପଯୋଗ ସମ୍ପର୍କରେ ନିର୍ମାତା ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିଥାଆନ୍ତି । ଏହା ତାଙ୍କର ପ୍ରାଥମିକ କର୍ଭବ୍ୟ ।

ଯଦି ବୟୁଟି କୌଣସି ଜଟିଳ ଧରଣର ହୋଇଥାଏ, ଯଥା କୌଣସି ମିଲ୍ ବା କଳକାରାଖାନା ଇତ୍ୟାଦି, ତେବେ କେବଳ ଗାଇଡ୍ ବହିଟି ଗ୍ରାହକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଯଥେଷ୍ଟ ହୁଏନାହିଁ । ଏହା ସହିତ କମ୍ପାନୀ ତରଫରୁ ଜଣେ ଗାଇଡ୍ ବା ପ୍ରତିନିଧି ନିଯୁକ୍ତ କରାଯାଏ, ଯିଏ ମେସିନ୍ଟିର ବ୍ୟବହାର ସମ୍ପର୍କରେ ଗ୍ରାହକଙ୍କୁ ମୌଖିକ ରୂପେ ବୁଝାଇବା ସହ ଏହାର ବ୍ୟବହାରିକ ଜ୍ଞାନ ସମ୍ପର୍କରେ ସଚନା ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଅବଶ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ କୌଣସି ଯନ୍ତ ନୁହେଁ, ସେ ରକ୍ତ-ମାଂସରେ ଗଢ଼ା ମଣିଷ । କିନ୍ତୁ ତା'ର ନିର୍ମାତା ତାକୁ ଯେଉଳି ଉନ୍ନତମାନର କାରିଗରୀ କୌଶଳରେ ଗଢ଼ିଛନ୍ତି, ସଂସାରରେ ତା'ର ତୁଳନା ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟ ହେଉଛି ସଂସାରର ସବୁଠାରୁ ଶ୍ରେଷ ଏବଂ ଜଟିଳତମ ସୃଷ୍ଟି । ସେ ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ଉଭୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିପାରେ । ପୁଣ୍ୟକାର୍ଯ୍ୟ କରି ସେ ଦେବଦୂତଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବଳିଯାଇପାରେ ଏବଂ ପାପ କରି ସେ ରାକ୍ଷସମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପଛରେ ପକାଇଦେଇପାରେ । ବିଭିନ୍ନ ସଦ୍ଗୁଣ ଧାରଣ କରିଥିବା ମଣିଷ ଭିତରେ ମିଥ୍ୟା-କପଟ, ଲୋଭ-ମୋହ, କାମନା-ବାସନା, କ୍ରୋଧ-ଈର୍ଷୀ, ଗର୍ବ-ଅହଂକାର ଆଦି ଅନେକ ଦୂର୍ଗୁଣ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଯେମିତି ସେ ଦୟା, ପ୍ରେମ ଓ ପରୋପକାର କରିପାରେ, ସେହିପରି ସେ ହତ୍ୟା, ଲୁଣ୍ଡନ ଆଦି ଯାବତୀୟ ଅନ୍ୟାୟ, ଅତ୍ୟାଚାର ମଧ୍ୟ କରିପାରେ । ତାକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଈଶ୍ୱର ମନୁଷ୍ୟକୁ ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ଉଭୟ କର୍ମ କରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଜଣେ ସାମାଜିକ ପ୍ରାଣୀ ଭାବରେ ପାରିବାରିକ ଜୀବନଠାରୁ ଆରୟ କରି ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ତଥା ଅନ୍ତଃରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ୟର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଗଣିତ ଜନତାଙ୍କ ସହ ମନୁଷ୍ୟ ସଂଶ୍ଳିଷ୍ଟ ଥାଏ । ହଜାର ହଜାର ନର-ନାରୀଙ୍କ ଉପରେ ତା' କର୍ମର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଓ ପରୋକ୍ଷ ପ୍ରଭାବ ପଡ଼ିଥାଏ ଏବଂ ତା'ର ପ୍ରତିଟି ସତ୍ ବା ଅସତ୍ କର୍ମ ତାକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବା ସହ ସମାଜର ବିଭିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଭାବିତ କରେ । ଯେମିତି ସତ୍କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଜୀବନ ଶୁଦ୍ଧ ହୁଏ ଓ ସମାଜର କଲ୍ୟାଣ ହୁଏ, ସେହିପରି ଅସତ୍କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ସମାଜ କ୍ଷତିଗ୍ରୟ ହୁଏ । ଯଦି ମନୁଷ୍ୟ ତା'ର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ପାଳନ ନ କରେ, ତେବେ ସେ ନିଜର ତଥା ସମାଜର ଘୋର ଅନିଷ୍ଟ କରିବ ଏବଂ ସ୍ରଷ୍ଠ ଓ ସୃଷ୍ଠିପ୍ରତି ଅନ୍ୟାୟ ଅତ୍ୟାଚାର କରି ଦଣ୍ଡନୀୟ ହେବ । କିନ୍ତୁ ମଣିଷର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଣ ସେ କିପରି ଜାଣିବ ? ସେ କିପରି ଜାଣିବ ଯେ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟଟି ଠିକ୍ ଏବଂ କେଉଁଟି ଭୁଲ ? ସେ କିପରି ଜାଣିବ ଯେ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟଟି ଠିକ୍ ଏବଂ କେଉଁଟି ଭୁଲ ? ସେ କାର୍ଥିକି ସଂସାରକୁ ଆସିଛି, କିଏ ତାକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଛି, ଏଠାରେ ତା'ର

କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଶ—ଏଗୁଡ଼ିକ ଜାଣିବା ପାଇଁ 'ଜ୍ଞାନ' ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ଜ୍ଞାନ ମଣିଷକୁ ତିନୋଟି ଉପାୟରେ ମିଳେ । ପ୍ରଥମଟି ହେଉଛି ପ୍ରାକୃତିକ ଉପାୟ । ଈଶ୍ୱର ମଣିଷକୁ ଏଥିପାଇଁ ଆଖି, କାନ, ପାଟି, ନାକ ଆଦି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦେଇଛନ୍ତି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ସେ ଅନେକ ଭଲ-ମନ୍ଦ ବିଷୟରେ ଜାଣିପାରିବ । ଏଗୁଡ଼ିକ ତା' ଜ୍ଞାନ ଓ ଅଭିଜ୍ଞତା ବୃଦ୍ଧିରେ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ ମନୁଷ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ପଶୁପକ୍ଷୀ ଓ ଜୀବଜନ୍ତୁ ଆଦିଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦିଆଯାଇଛି, ଯାହା ସେମାନଙ୍କୁ ଜୀବନ ନିର୍ବାହ କରିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ।

କିନ୍ତୁ ମଣିଷର ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ ଠିକ୍ ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେ ଅନେକ କଥା ଜାଣିପାରେ ନାହିଁ । ଏଗୁଡ଼ିକ ତା'ର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅସମର୍ଥ ହୁଅନ୍ତି । ତେଣୁ ମଣିଷକୁ 'ଜ୍ଞାନ'ର ଆଉ ଗୋଟିଏ ମାଧ୍ୟମ ଦିଆଯାଇଛି, ଯାହାକୁ 'ବୁଦ୍ଧି' କହନ୍ତି । ବୁଦ୍ଧି ଆମ ନିକଟରେ ଉପଲବ୍ଧ ଥିବା ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ୍ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରି ଆମର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରେ । ଯେଉଁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଅସମର୍ଥ, ସେଠାରେ ବୁଦ୍ଧି ଆମକୁ ବାଟ ବତାଏ । କିନ୍ତୁ ବୁଦ୍ଧିର ସାମର୍ଥ୍ୟ ମଧ୍ୟ ସୀମିତ । ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୁଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ କାମ କରେନାହିଁ । ଆସନ୍ତୁ, ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣରୁ ଏହା ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ।

ମନେକରନ୍ତୁ, କେହି ଜଣେ ଆମକୁ ଔଷଧ ବଟିକାଟିଏ ଦେଖାଇ ପ୍ରଶ୍ନ କଲା ଯେ 'ଏଇଟା କଣ ?' ଆମେ ଅତି ସହଜରେ ଏହାର ଉତ୍ତର ଦେଇପାରିବା । ଆଖିରେ ଦେଖି କହିପାରିବା ଯେ ଏହାର ରଙ୍ଗ ଧଳା, ହାତରେ ସ୍ପର୍ଶ କରି କହିପାରିବା ଯେ ଏହା ଚିକ୍କଣ ଏବଂ ନାକରେ ଶୁଫି ତା' ଗନ୍ଧ ମଧ୍ୟ କହିଦେଇ ପାରିବା । ଯଦି ଆମକୁ ଆଉ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚରାଯାଏ ଯେ, ଏହି ବଟିକାଟି ଆପେ ଆପେ ତିଆରି ହୋଇଛି ବା ଏହାର କେହି ନିର୍ମାତା ଅଛି ? ତେବେ ଏଠାରେ ଆମ ଆଖି, କାନ, ନାକ, ହାତ କିଛି କାମ କରିବ ନାହିଁ । କାରଣ ଔଷଧଟି ଆପେ ଆପେ ତିଆରି ହୋଇଗଲା ବା କୌଣସି କାରଖାନାରେ ତାକୁ ତିଆରି କରାଗଲା, ତାହା ଆମ ଆଖି ଦେଖିନାହିଁ । ଏ ସ୍ଥାନରେ ଆମେ ଜ୍ଞାନର ଦ୍ୱିତୀୟ ମାଧ୍ୟମ 'ବୂଦ୍ଧି' ପ୍ରୟୋଗ କରି ଉତ୍ତର ଦେଉ ଯେ, କୌଣସି ରୋଗର ଉପଚାର ପାଇଁ ସୁନ୍ଦର ଡିଜାଇନ୍ରେ ଗଢ଼ାଯାଇଥିବା ବଟିକାଟି କଦାପି ଆପେ ଆପେ ତିଆରି ହୋଇନଥବ । ନିଷ୍ଟୟ ଏହାର କେହି ନିର୍ମାତା ଅଛି ।

କିନ୍ତୁ ଏହାପରେ ଯଦି ଆମକୁ ଆଉ ଗୋଟିଏ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚରାଯାଏ ଯେ, ଏଇ ବଟିକାଟିର ଉପଯୋଗୀତା କ'ଶ ବା ଏହାକୁ କେଉଁ ରୋଗ ପାଇଁ କିପରି ବ୍ୟବହାର କରାଯିବ, ତେବେ ଏଠାରେ ଆମ ବୃଦ୍ଧି କାମ କରିବ ନାହିଁ । ଆମେ ଘଣ୍ଟା ଘଣ୍ଟା ଧରି ଚିନ୍ତାକଲେ ମଧ୍ୟ ତା'ର ବ୍ୟବହାର ସମ୍ପର୍କରେ ଜାଣିପାରିବା ନାହିଁ । ଏହି ସ୍ଥାନରେ ଆମକୁ ଔଷଧ ନିର୍ମାତାଙ୍କ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନର ଆବଶ୍ୟକତା ପଡ଼େ । ଜଣେ ଚିକିସ୍ପକ, ଯାହାଙ୍କୁ ଔଷଧ ନିର୍ମାତା ଔଷଧର କମ୍ପୋଜିସନ୍ ଓ ବ୍ୟବହାର ସମ୍ପର୍କରେ ସୂଚନା ଦେଇଥାନ୍ତି, ଆମକୁ କୁହନ୍ତି ଯେ, ଏହା କେଉଁ ରୋଗର ଉପଚାର ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଏବଂ ଏହାର ବ୍ୟବହାର ବିଧ କ'ଣ ।

## ବୁଦ୍ଧି ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ

ମଣିଷ ଜୀବନର ଅନେକ ବଡ଼ ବଡ଼ ପ୍ରଶ୍ନ ରହିଛି ଯାହାର ଉତ୍ତର ବୁଦ୍ଧି ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ, ବୁଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ବ୍ରହ୍ମୁଙ୍କ ସଭା ଉପଲଞ୍ଜି କରିହେବ; କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ କ'ଣ ଜାଣିହେବ ନାହିଁ । ଈଶ୍ୱର ଦେଖିବାକୁ କିପରି ବା ତାଙ୍କର ବିଶେଷତ୍ୱଗୁଡ଼ିକ କ'ଣ, ଏହା ଜାଣିହେବ ନାହିଁ । ବୃଦ୍ଧିଦ୍ୱାରା ବୃହୁଜ୍ଞାନ ସୟବ ନୃହେଁ ।

ବୂଦ୍ଧି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସେବା–ଉପାସନାର ଯଥାର୍ଥତା ପ୍ରତିପାଦନ କରିପାରେ; କିନ୍ତୁ ଏହି ସେବା–ଉପାସନା କିପରି କରାଯିବ ତାହା ଜାଣିପାରିବ ନାହିଁ ।

ସେହିପରି ମଣିଷର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବା ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ବିଧିବିଧାନ, ସ୍ୱର୍ଗ, ନର୍କ, ଦେବଦୂତ, ପରଲୋକ, ପୁନର୍ଜୀବନ ଆଦି ଅନେକ ପ୍ରମୁଖ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ବୁଦ୍ଧି ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ ।

ନ୍ୟାୟ ପୁଣ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟାୟ ପାପ ବୋଲି ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ମଣିଷ ଜାଣିପାରିବ; କିନ୍ତୁ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କର୍ମ ନ୍ୟାୟ ବା ଅନ୍ୟାୟ ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହା ଜାଣିପାରିବ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ, ମଣିଷ ହୁଅନ୍ତୁ ବା ଅନ୍ୟ ଜୀବଜନ୍ତୁ, ଜୀବହତ୍ୟା ଯେ 'ଅନ୍ୟାୟ' ଏହା ଆମେ ଜାଣିପାରିବା । କିନ୍ତୁ କେଉଁ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଏହା 'ନ୍ୟାୟ', ତାହା କେବଳ ବୂଦ୍ଧି ଦ୍ୱାରା ଆମେ ଜାଣିପାରିବା ନାହିଁ ।

ଏହାଛଡ଼ା, ଯେଉଁ କର୍ମରେ ଲାଭ ଓ କ୍ଷତିର ଉଭୟ ଦିଗ ରହିଥାଏ, କିୟା କର୍ମଟି ଜଣକ ପାଇଁ ଲାଭଦାୟକ ହେଉଥିବାବେଳେ ଅନ୍ୟ କାହାରି ପାଇଁ କ୍ଷତିକାରକ ହୁଏ, ସେଭଳି କର୍ମ ନ୍ୟାୟ ବା ଅନ୍ୟାୟ, ତାହା ମଣିଷ ନିଷ୍ପଭି କରିପାରିବ ନାହିଁ । ସେ ଦ୍ୱ୍ୟରେ ପଡ଼ିଯିବ । ଏଭଳି କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେବନାହିଁ ।

ଏହାବ୍ୟତୀତ ବୂଦ୍ଧି ଆମ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନିୟନ୍ତଶରେ ଥାଏ, ତେଣୁ ପକ୍ଷପାତିତା ମଧ୍ୟ କରେ ।

ତେଣୁ ଯେଉଁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୁଦ୍ଧି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ନୁହେଁ, ସେ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବାଟ ଦେଖାଇବା ପାଇଁ ସ୍ରଷ୍ଟା ମଣିଷକୁ ଜ୍ଞାନର ତୃତୀୟ ମାଧ୍ୟମ ମଧ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି, ଯାହାକୁ 'ଦୈବବାଶୀ' କୁହନ୍ତି । ଆରବୀ ଭାଷାରେ ଏହାକୁ 'ଓ୍ୱହୀ' ଏବଂ ଇଂରାଜୀରେ 'Revelations' କୁହାଯାଏ । ଏହା ହେଉଛି ଜ୍ଞାନର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ମାଧ୍ୟମ ଏବଂ ଏହା ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ସ୍ୱତନ୍ତ ପ୍ରତିନିଧି ବା ବାର୍ତ୍ତାବହଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଆସେ ।

ଯଦି ମଣିଷ କେବଳ ବୁଦ୍ଧି ବଳରେ ସଦ୍ ଜୀବନଯାପନର ମାର୍ଗ ଜାଣିପାରନ୍ତା, ତେବେ ପୃଥିବୀରେ କୌଣସି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତୁ ବା ଦିବ୍ୟପୁରୁଷଙ୍କର ଆବିର୍ଦ୍ଭାବ ହୋଇ ନଥାଆନ୍ତା । ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ଏଇଥିପାଇଁ କରାଯାଏ ଯେ, ମନୁଷ୍ୟ ପାଖରେ ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟ ସମ୍ଭ ହୋଇଯାଉ ଏବଂ ଅସତ୍କର୍ମ କରି ପରଲୋକରେ ସେ ନର୍କ ଯନ୍ତ୍ରଣା ନ ଭୋଗୁ ।

## ନିୟମ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ସୃଷ୍ଟାଙ୍କର ଅଧିକାର

ମଣିଷ ସାମାଜିକ ପ୍ରାଣୀ । ସମାଜରେ ତା'ର ଅନେକ ଆବଶ୍ୟକତା ଅଛି । ତାର ଖାଦ୍ୟ ଦରକାର, ବସ୍ତ ଦରକାର ଏବଂ ଚଳିବା ପାଇଁ ଉପାର୍ଚ୍ଚନର ଏକ ପନ୍ଥା ଦରକାର । ତାକୁ ବ୍ୟବସାୟ ବା ଚାକିରି କରିବାକୁ ପଡ଼େ, ବିବାହ କରିବାକୁ ପଡ଼େ ଏବଂ ସନ୍ତାନସନ୍ତତିଙ୍କର ପ୍ରତିପୋଷଣ କରିବାକୁ ପଡ଼େ । ତାକୁ ପାରିବାରିକ ଓ ସାମାଜିକ ସମ୍ପର୍କ ମଧ୍ୟ ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ପଡ଼େ । କାର୍ଯ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ଓ ମୋକ୍ଷପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ତାକୁ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କ ସହ ସମ୍ପର୍କ ମଧ୍ୟ ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ପଡ଼େ । ଏଗୁଡ଼ିକ ମଣିଷର ସ୍ୱାଭାବିକ ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଏହାକୁ ପୂରଣ କରିବାର ଏକାଧିକ ବାଟ ରହିଛି । କିଛି ଲୋକ ଗୋଟିଏ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବାଟକୁ ଠିକ୍ ବୋଲି

କହୁଥିବାବେଳେ ଅନ୍ୟ କେତେକ ତାକୁ ଭୁଲ୍ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି । ପୂଜା ଉପାସନାର ଗୋଟିଏ ପଦ୍ଧତିକୁ ଜଣେ ଠିକ୍ କହେ ତ ତାକୁ ଆଉ ଜଣେ ଭୁଲ୍ କହେ । ଗୋଟିଏ ଖାଦ୍ୟକୁ ଜଣେ ବିଧିସନ୍ଧତ ଭାବୁଥିବାବେଳେ ଆଉ ଜଣେ ତାକୁ ନିଷିଦ୍ଧ ମଣେ । ପରିଧାନର ଗୋଟିଏ ଶୈଳୀକୁ କିଛି ଲୋକ ଅଶାଳୀନ ମନେ କରୁଥିବାବେଳେ ଆଉ କିଛି ଲୋକ ତାକୁ ଆଧୁନିକତା ଭାବନ୍ତି । ସେହିପରି ଉପାର୍ଜନର ଗୋଟିଏ ପନ୍ଥାକୁ ଜଣେ ସତ୍ପନ୍ଥା କହେ ତ ଆଉ ଜଣେ ତାକୁ ଅସତ୍ ମନେକରେ । ଏହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମତଭେଦ ରହିଛି । ଅବଶ୍ୟ ଉଭୟ ବାଟରେ ମଣିଷର ଆବଶ୍ୟକତା ପୂରଣ ହୋଇଯିବ । ଚୋରି ପଇସାରେ ଆସିଥିବା ରୁଟି ଖଣ୍ଡକ ଭୋକ ମେଣ୍ଡାଇବାକୁ ମନା କରିବ ନାହିଁ କିୟା ଭଉଣୀକୁ ବାହା ହୋଇପଡ଼ିଲେ ସନ୍ତାନ ପ୍ରାପ୍ତିରେ କୌଣସି ବାଧା ସୃଷ୍ଟି ହେବନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଏହା ମଣିଷ ଓ ତା' ସମାଜର ଘୋର ଅନିଷ୍ଟ ସାଧନ କରିବ ।

ତେଣୁ ଠିକ୍ ବାଟ କେଉଁଟି ଆଉ ଭୁଲ ବାଟ କେଉଁଟି, ତାହା କିଏ ନିଷ୍ପଭି କରିବ ? ସତ୍ ଓ ଅସତ୍ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ତାକୁ କିଏ କହିବ ? କିଏ ପୃଥିବୀର କୋଟି କୋଟି ନର-ନାରୀଙ୍କୁ ସଦ୍ ଜୀବନଯାପନ ପାଇଁ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ, ନୈତିକ, ସାମାଜିକ, ଅର୍ଥନୈତିକ ଓ ନାଗରିକ ଜୀବନ ପାଇଁ ବିଧବିଧାନ ଦେବ ?

କ'ଶ ମଣିଷ ଦେଇପାରିବ ? ଯିଏ ଭୁଲ କରେ ?

ଭୁଲିଯିବା ଯାହାର ସୃଭାବ ?

ଯିଏ ଇନ୍ଦିୟ ବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ନୃହେଁ ?

ଯାହାର ମାନବୀୟ ଦୂର୍ବଳତା ରହିଛି ?

ଯିଏ ଆପଣା ଓ ପର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭେଦ ବିଚାରି ପାତର–ଅନ୍ତର କରେ ?

ଯାହାର ଜ୍ଞାନ ସୀମିତ ?

ଯିଏ ନିଜର ଭଲ-ମନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଜାଣିପାରେ ନାହିଁ ?

ଯିଏ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱରେ ପଡ଼ିଯାଏ ଏବଂ ନିଜେ ବାଟବଣା ହୋଇଯାଏ ? ସେ ଦୁର୍ବଳ ମନୁଷ୍ୟ କ'ଶ ବିଶ୍ୱର କୋଟି କୋଟି ନର-ନାରୀଙ୍କୁ ସତ୍ମାର୍ଗ ଦେଖାଇପାରିବ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ର ପାଇଁ ନିର୍ଭୁଲ ନୀତିନିୟମ ଦେଇପାରିବ ?

ନିଷ୍ଠିତ ଭାବରେ ନୁହେଁ । କେବଳ ସମାଜକୁ ଶୃଙ୍ଖଳିତ ରଖିବା ପାଇଁ ବା ଅପରାଧ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ମଣିଷ କିଛି ନିୟମ ଗଢ଼ିଥାଏ । ଯେହେତୁ ଏହି ନୀତିନିୟମଗୁଡ଼ିକ ସୀମିତ ଜ୍ଞାନ ଓ ଅଭିଜ୍ଞତା ଆଧାରରେ ଗଢ଼ା ଯାଇଥାଏ, ସେଥିରେ ମାନବୀୟ ଦୁର୍ବଳତାର ପ୍ରଭାବ ଥାଏ, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ଏହି ଆଇନ୍ କାନୁନ୍ଗୁଡ଼ିକୁ ବାରୟାର ସଂଶୋଧନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ପଡ଼େ । ଏହି ନୀତିନିୟମଗୁଡ଼ିକ ସାଧାରଣତଃ ସମାଜ ବା ଦେଶର ଅନୁଶାସନ ପାଇଁ ଉଦିଷ୍ଟ ଥାଏ । ଏଗୁଡ଼ିକ ମଣିଷର ଆଧାତ୍ମିକ ବା ନୈତିକ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ କରିପାରେ ନୀହିଁ ।

ନିର୍ଭୁଲ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କେବଳ ସ୍ରଷ୍ଟା ହିଁ କରିପାରିବେ । କାରଣ ସେଇ ହିଁ ବର୍ତ୍ତମାନ, ଭୂତ ଓ ଭବିଷ୍ୟତର ଜ୍ଞାତା । ତାଙ୍କରି ଜ୍ଞାନ ଅନନ୍ତ । ସେଇ ହିଁ ଦୋଷଶୂନ୍ୟ, ତାଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟି ସମୟଙ୍କୁ ସମାନ ଭାବରେ ଦେଖେ ଏବଂ ସେଇ ହିଁ ସମଗ୍ର ମାନବ ଜାତିର କଲ୍ୟାଣ କାମନା କରନ୍ତି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯେହେତୁ ସେ ମଣିଷର ସ୍ରଷ୍ଟା ଏବଂ ତାଙ୍କରି କୃପା ବଳରେ ମଣିଷ ଜୀବିତ ରହେ, ତା' ପାଇଁ ଜୀବନଶୈଳୀ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ତାଙ୍କର ଅଧିକାର ମଧ୍ୟ । ନିର୍ମାତା ଯେପରି ନିଜ ନିର୍ମିତ ବସ୍ତୁ ପାଇଁ ନିୟମ ଗଡ଼ିନ୍ତ, ସେହିପରି ସ୍ରଷ୍ଟା ମଣିଷ ପାଇଁ ବିଧାନ ଗଡ଼ିନ୍ତ । ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାମାକୁ 'ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତୁ' ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଯୁକ୍ତ ପ୍ରତିନିଧିକୁ 'ଈଶ୍ୱରଦୂତ' ବା ଆରବୀରେ 'ନବୀ' କୁହାଯାଏ । ଯେପରି ନିର୍ମାତାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି ଔଷଧର ବ୍ୟବହାର କ୍ଷତିକାରକ ହୁଏ, ସେହିପରି ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କ ଆଜ୍ଞାବିରୋଧି ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକ ମଣିଷ ପାଇଁ ଅବଶ୍ୟ ଅନିଷ୍ଟକର ହେବ, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ଯଦି ଈଶ୍ୱର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ନକରନ୍ତି, ମଣିଷ ନିଜ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନରେ ଭୁଲ କରନ୍ତ। ଏବଂ ପରଲୋକରେ ବିଚାର ସମୟରେ ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ନ୍ତ। ଯେ ତା'ର ଭୁଲ କ'ଶ ? ଈଶ୍ୱର ତ ତା' ପାଇଁ କୌଣସି ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ପଠାଇ ନଥିଲେ ବା କୌଣସି ନିତୀ-ନିୟମ ଦେଇ ନଥିଲେ । ତେଣୁ ନିଜ ବୁଦ୍ଧି-ବିଚାର ଅନୁସାରେ ସେ ଯାହା ଠିକ୍ ଭାବିଲା, କଲା । ତେଣୁ ସେ ଦଣ୍ଡ କାହିଁକି ପାଇବ ? କୁର୍ଆନ ଏହାକୁ ସ୍ଷଷ୍ଟ କରି କହିଛି— ''ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନେ (ସତ୍କର୍ମ ପାଇଁ ସ୍ୱର୍ଗସୁଖର) ଶୁଭସୟାଦ ଦିଅନ୍ତି ଏବଂ (କୁକର୍ମ ପାଇଁ ନର୍କଯନ୍ତଶା ବିଷୟରେ) ସତର୍କ କରନ୍ତି, ଯେପରିକି ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଆସିଯିବା ପରେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନିକଟରେ ଲୋକମାନଙ୍କର କୌଣସି ବାହାନା ନ ରହୁ ।'' କୁର୍ଆନ, ୪:୧୬୫

ଏହି କାରଣ ଯୋଗୁଁ ଈଶ୍ୱର ନିଜ ପ୍ରତିନିଧିଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଷଷ୍ଟ ନୀତି-ନିୟମ ଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କ ପାଇଁ ସତ୍ମାର୍ଗର ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ଯେଉଁ ରାଜ୍ୟରେ ମଣିଷ ରହେ, ସେ ରାଜ୍ୟର ଶାସନକର୍ତ୍ତାଙ୍କ ନିୟମ-କାନୁନ ନ ଜାଣିବା ତାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ପ୍ରମାଣିତ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ସେହିପରି ଏହି ଜଗତ ମଧ୍ୟରେ ବାସ କରି ଜଗତକର୍ତ୍ତାଙ୍କ ନିୟମ ନ ଜାଣିବା ଗୋଟିଏ ବଡ଼ ଅପରାଧ । ଯେମିତି ଆମେ ଚିକିହା ବିଷୟରେ ଭଲରୂପେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରି ଉପଯୁକ୍ତ ଡାକ୍ତର ପସନ୍ଦ କରୁ, ମାଲିମକଦ୍ଦମା ବିଷୟରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଓକିଲ ବାଛିଥାଉ, ଧର୍ମ ସଂକ୍ରାନ୍ତରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସୂତ୍ର ପ୍ରୟୋଗ କରାଯିବା ଉଚିତ ।



# ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପଦ୍ଧତି

ବୃକ୍ଷଲତା ଗତିଶୀଳ ନୁହଁତ୍ତି, ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କର ଆହାର ପାଦତଳେ ମିଳିଯାଏ । ପଶୁପକ୍ଷୀ ଚାଲବୂଲ କରିପାରତ୍ତି, ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କ ଆହାର ଧରାପୃଷ୍ଠରେ ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଭାବରେ ଥାଏ, ଯାହାକୁ ସେମାନେ ସଂଗ୍ରହ କରନ୍ତି । ନିଜର ଯତ୍ନ ଓ ସୁରକ୍ଷା ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କୁ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଇଥାଏ ।

ମାନବର୍ଷିଷୁ ଜନ୍ମପରେ ନିଜ ଖାଦ୍ୟପେୟ ବା ଭଲମନ୍ଦ ବିଷୟରେ ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କ ପିଲାଙ୍କଠାରୁ ମଧ୍ୟ ଆହୁରି ଅଧିକ ଅସହାୟ ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଏ । ତେଣୁ ତା' ଲାଳନ-ପାଳନ ବାପା-ମାଆଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଏ । ମା' ମନରେ ମମତା ଭରି ଦିଆଯାଏ । ସେ ନିଜେ ନ ଖାଇ ପିଲାକୁ ଖୁଆଏ, ନିଜେ ନ ପିନ୍ଧି ପିଲାକୁ ପିନ୍ଧାଏ । ରାତି ଉଜାଗର ରହି ତା' ସେବା କରିଥାଏ । ପିଲା ଖଟରୁ ଖସିପଡୁଥିଲେ ମା' ତାକୁ ଖସିବାକୁ ଦିଏନାହିଁ କିୟା ସେ ନିଆଁକୁ ଧରିବାକୁ ଯାଉଥିଲେ ମା' ତା' ହାତ ଧରିପକାଏ । ସଦାବେଳେ ସେ ତା' ଯତ୍ନ ନେଉଥାଏ ।

ଧିରେ ଧିରେ ଶିଶୁଟି ଯେତେବେଳେ ବଡ଼ ହୋଇ ନିକ ଭଲ-ମନ୍ଦ ବୂଝିପାରେ, ତା' ଯତ୍ନର ବ୍ୟବସ୍ଥା ବଦଳିଯାଏ । ଆପଣ ଲକ୍ଷ କରିବେ, ଯେଉଁ ମା' ନିକ ହାତରେ ପିଲାର ସେବାଯତ୍ନ କରୁଥିଲା, ସେ ତାହା କରିବା ଛାଡ଼ିଦିଏ । ନିକ ହାତରେ ଖୁଆଇଦେବା, ଗାଧୋଇଦେବା ବା ପିଠି ଥାପୁଡ଼େଇ ଶୁଆଇଦେବା ଛାଡ଼ିଦିଏ । ଏବେ ସେ ତାକୁ କେବଳ ମୌଖିକ ଉପଦେଶ ଦିଏ ।

ପିଲାଟି ଯେତେବେଳେ ପ୍ରାପ୍ତ ବୟୟ ହୋଇଯାଏ, ପୁଣି ଏହି ଐଶ୍ୱରୀୟ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏ । ପ୍ରତିପୋଷଣର ଦାୟିତ୍ୱ ବଦଳେ । ନିଜ ଆହାର ସେ ନିଜେ ସଂଗ୍ରହ କରେ । ନିଜ ସୁରକ୍ଷା ଦାୟିତ୍ୱ ନିଜେ ବହନ କରେ ଏବଂ ନିଜ ଭଲ–ମନ୍ଦ ବିଷୟରେ ନିଜେ ନିଷ୍ପତ୍ତି ନେଇଥାଏ । ଏହିଠାରେ

ମନୁଷ୍ୟକୁ ଜୀବନଯାପନ କରିବାପାଇଁ ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଭାବରେ ପଡ଼ିଥିବା ଅନେକ ଚଲାପଥର ସନ୍ଧୁଖୀନ ହେବାକୁ ପଡ଼େ, ଆଉ ବାଟବଣା ହେବାର ସୟାବନା ଥାଏ । ନିଜର ଶ୍ରେଷତମ ସୃଷ୍ଟିର ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ପରମେଶ୍ୱର ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅନ୍ୟ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରନ୍ତି । ସେ ମନୁଷ୍ୟ ନିକଟକୁ ବାର୍ଭାବହ ପଠାନ୍ତି ଯିଏ କି ତାଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରନ୍ତି । ତାଙ୍କରି ମାଧ୍ୟମରେ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଆସେ ଏବଂ ସେ ହିଁ ତା'ର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରନ୍ତି । ଯେଉଁ ମାଧ୍ୟମରେ ସେମାନଙ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଏ, ତାକୁ ଦୈବବାଣୀ କୁହାଯାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ 'ଧର୍ମଦୂତ' ଏବଂ 'ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ" ପିତାମାତାଙ୍କର ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ଲିଖିତ ଓ ମୌଖିକ ଉଭୟ ଉପାୟରେ ମନୁଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହା ପ୍ରାୟ ସେହିପରି, ଯେପରି ବରିଷ୍ଠ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସରକାରୀ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଥାଏ, କିୟା ରାଜଦୂତମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଜାମାନଙ୍କୁ ରାଜାଙ୍କ ଆଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ମନୁଷ୍ୟ ତା'ର ମନୋନୀତ ମାର୍ଗ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ଉଉରଦାୟୀ ରହେ ।



# ଦୈବବାଣୀ

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି, ଯାହା କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ବା ଯାହା ବାରଣ କରନ୍ତି, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅନୁଯାୟୀ କରନ୍ତି । ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ସେମାନଙ୍କୁ ଯେଉଁ ମାଧ୍ୟମରେ ଦିଆଯାଏ, ତାକୁ 'ଦୈବବାଣୀ' ବା ଆରବୀ ଭାଷାରେ 'ଓ୍ୱହୀ' କୁହାଯାଏ । ଏହା ତିନୋଟି ଉପାୟରେ ହୋଇଥାଏ ।<sup>(1)</sup>

ପ୍ରଥମତଃ, ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ସିଧାସଳଖ ଦୈବବାଣୀ ପ୍ରକଟ ହୁଏ, ଯାହାକୁ ସେ ସଷ୍ଟ ଶୁଣନ୍ତି ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ସ୍ରଷ୍ଟା ଆଢୁଆଳରେ ରହି ନିଜ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ସହ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରନ୍ତି । ଧର୍ମଦୂତ ଶୂନ୍ୟରୁ ଶବ୍ଦ ଶୁଣନ୍ତି; କିନ୍ତୁ କିଏ କହୁଛି, ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ । ଏହାକୁ ଶୃନ୍ୟବାଶୀ ବା ଆକାଶବାଶୀ କୁହାଯାଏ ।

ତୃତୀୟ ମାଧ୍ୟମଟି ହେଉଛି ଦେବଦୂତଙ୍କ ମାଧ୍ୟମ । ଦେବଦୂତଙ୍କୁ ଇଂରାଜୀରେ 'Angel' ଏବଂ ଉର୍ଦ୍ଦୁରେ 'ଫରିୟା' କୁହାଯାଏ । ମହାମାନ୍ୟ ଦେବଦୂତ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତା ପଦାନ କରନ୍ତି ।

କେତେକଙ୍କୁ ଦୈବବାଶୀ ମାଧ୍ୟମରେ 'ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତୁ' ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଛି, ଯାହା ବିଶୁଦ୍ଧ ବ୍ରହ୍ମବାଶୀ ଏବଂ ସେଥିରେ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ କଥା ମିଶି ନଥାଏ । ବ୍ରହ୍ମବାଶୀର ସଂକଳନକୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତୁ ବା ଆରବୀରେ 'କିତାବ୍' କୁହାଯାଏ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ 'କଥା' ବା ଆରବୀରେ 'ହଦିସ୍' କୁହାଯାଏ । ଏଠାରେ ଧ୍ୟାନଦେବା ଉଚିତ ଯେ ବ୍ରହ୍ମବାଶୀ (କିତାବ) ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଶୀ (ହଦିସ୍) ଉଭୟ ଦୈବବାଶୀ; କିନ୍ତୁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଏତିକି ଯେ, ପ୍ରଥମଟି ଅବିକଳ ଈଶ୍ୱରବାଶୀ ଯାହା କେବଳ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ମୁଖରୁ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> କୁର୍ଆନ ୪୨:୫୧

ନିଃସୃତ ହୁଏ । ଏହାର ପ୍ରତିଟି ଶବ୍ଦ ଓ ଭାବ ଉଭୟ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ବାଣୀ ବା 'ହଦିସ୍' ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଜ୍ଞା; କିନ୍ତୁ ଇଶ୍ୱରବାଣୀ ବହହଁ । ଦୈବବାଣୀ ଦ୍ୱାରା ନିଜ ପ୍ରତି ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିବା ନିର୍ଦ୍ଦେଶଗୁଡ଼ିକର ଭାବକୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜ ଶବ୍ଦରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଆନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍, ହଦିସ୍ର ଭାବାର୍ଥ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର; କିନ୍ତୁ ଶବ୍ଦରୂପ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର । ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ଏଠାରେ ଜାଣିରଖିବା ଉଚିତ ଯେ, ଧର୍ମଦୂତଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥା ଯାହା ସେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ରୂପେ ଜଣେ ମାନବ ହୋଇଥିବା ଦୃଷ୍ଟିରୁ କହନ୍ତି, ତାହା ଦୈବବାଣୀ ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶିକ୍ଷା, ଯାହା ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧ ରୂପେ ଦିଅନ୍ତି, ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ରୂପେ ଦୈବବାଣୀ ।

ଦୈବବାଣୀ ହେଉଛି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ବିଶୁଦ୍ଧ ହିତୋପଦେଶ l ଯେଉଁମାନେ ଦୈବବାଣୀ ଅନୁଯାୟୀ ଜୀବନଯାପନ କରନ୍ତି ଏବଂ ତାକୁ ହିଁ ନିଜ ପାଇଁ ଅନ୍ତିମ ବିଧାନ ମାନନ୍ତି, ସେମାନେ ପଥଭ୍ରଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ, କାରଣ ସେମାନେ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଦେଶ ଅନୁସାରେ ଚଳନ୍ତି l ଦୈବବାଣୀ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଶିକ୍ଷାରେ ତ୍ରୁଟି ଥିବାର ସୟାବନା ରହିଛି, ଯାହା ମଣିଷକୁ ପଥଭ୍ରଷ୍ଟ କରିପାରେ l ପ୍ରୟାଗ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଜଣେ ଗବେଷକ ପଣ୍ଡିତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧାୟ ଏ ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତି—

''ଧର୍ମ ବିଷୟରେ ସଠିକ୍ ବୋଧଗମ୍ୟତା ନଥିବା କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି, ଯଦି କୌଣସି ଭଷଗୁରୁର ଅନ୍ଧ ଅନୁକରଣ କରେ, ତେବେ ଅବଶ୍ୟ ସେ ଖାଲରେ ପଡ଼ିବ । ତେଣୁ ଏଭଳି ପତନରୁ ନିଜକୁ ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେଲେ, ଧର୍ମର ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥ ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, ସତ୍ୱଜ୍ଞାନର ଉସ କ'ଶ ? ଉଉର ହେଉଛି, ଏହା କେବଳ ଋଷିମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିବା ଦୈବବାଣୀ । ଏହି ଦୈବବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ପରେ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥରେ ସଂକଳନ କରାଯାଇଥିଲା ।''(2)

**<sup>00</sup>** 

<sup>(2)</sup> Religious Unity in the Light of Vedas (Foreward)—Dr. Ved Prakash Upadhyay.

# ମାର୍ଗଦର୍ଶନରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଭୂମିକା

ମନ୍ଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ଦୈବବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଏ, କିନ୍ତୁ ଏଥିରେ ମହାମାନ୍ୟ ଇଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଭୂମିକା ଅତି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ତ୍ତ । କାରଣ ସେଇ ହିଁ ଦିବ୍ୟଗନ୍ଦର ମାଧ୍ୟମ ଏବଂ ଏହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ସେଇ କରନ୍ତି । ଦିବ୍ୟଗନ୍ଦ ଧର୍ମର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଓ ମୌଳିକ ନୀତିନିୟମ ବର୍ତ୍ତନା କରେ, କିନ୍ତ ଏହାକ୍ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବାର ବିଷ୍ଟତ ବିବରଣୀ ଦିଏନାହିଁ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ ସେଥିରେ ବିଭିନ୍ ଉପାସନା ଯଥାଁ—ପାର୍ଥନା, ଉପବାସ, ଦାନ ଓ ତୀର୍ଥ ଆଦିର ଆଦେଶ ଥାଏ, କିନ୍ତୁ ଏଗୁଡ଼ିକ କରିବାର ବିଶଦ ବିଧି ବା କର୍ମକାଣ୍ଡର ବର୍ଣ୍ଣନା ନଥାଏ । ତେଶ. ସେଗଡିକ ସ୍କଷ୍ଟ ଭାବରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଏବଂ ବ୍ୟବହାରିକ ଭାବେ ନିଜେ ପାଳନ କରି ଦେଖାଇଦେବା ପାଇଁ ଈଶୃରଦୃତ ନିଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଆନ୍ତି । ମନେକରନ୍ତ, ଯଦି ସରକାର ଗୋଟିଏ ବଡ଼ କୋଠା ବା ବ୍ରିକ୍ ନିର୍ମାଣ କରିବାକୁ ସ୍ଥିର କରନ୍ତି, ତେବେ ସେ ନକା ସହ ନିଜ ଇଞ୍ଜିନିୟର ମଧ୍ୟ ନିଯ୍କ୍ତ କରନ୍ତି । ଇଞ୍ଜିନିୟରଙ୍କ ଉପସ୍ଥିତିରେ ପ୍ରୋଜେକ୍ଟର ଟିକିନିଖି ବିବରଣୀ ନକ୍କାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ପଡ଼େନାହିଁ । ସେ ବିଷୟରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଇଞ୍ଜିନିୟର ଦିଅନ୍ତି । ଧର୍ମଦୃତଙ୍କ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ବିନା କେବଳ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ଉଚିତ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଆସନ୍ତୁ, ଗୋଟିଏ ଉଦାହରଣରୁ ଈଶ୍ୱରଦ୍ତଙ୍କ ଭୂମିକାର ଗୁରୁଡ୍ ବୃଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ।

ମନେକରନ୍ତୁ, କୌଣସି ଅଞ୍ଚଳରେ ପ୍ରବଳ ବନ୍ୟା ହେଲା । ଖାଦ୍ୟ, ପାନୀୟ, ଔଷଧ ଓ ବସ୍ତର ଅଭାବ ଯୋଗୁଁ ହଜାର ହଜାର ବାସହୀନ ଲୋକ ଘୋର ଦୁର୍ଦ୍ଦଶା ଭୋଗୁଥିବାର ଖବର ସରକାରଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଆସିଲା । ତେଣୁ ସରକାର ସେମାନଙ୍କ ସହାୟତା ପାଇଁ ଭାରତୀୟ ସେନାର ଗୋଟିଏ ୟୁନିଟ୍କୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଲେ ଯେ ସେମାନେ ତୂରନ୍ତ ବନ୍ୟା ପ୍ରପୀଡ଼ିତ ଅଞ୍ଚଳକୁ ଯାଇ ଲୋକଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାର କରନ୍ତୁ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ରହିବା, ଖାଇବା ଓ ଚିକିହ୍ସାର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରନ୍ତୁ । ସରକାରଙ୍କ ଏହି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ସେନାର ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମଚାରୀ ପାଖକୁ ଆସେନାହିଁ, ବରଂ କେବଳ ସେନାଅଧିକାରୀଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସେ ।

ତାହା ମଧ୍ୟ ଟେଲିଗ୍ରାମ ବା ଫ୍ୟାକ୍ ଯୋଗେ ଏକ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ । ବିପନ୍ନମାନଙ୍କୁ କିପରି ସାହାଯ୍ୟ କରାଯିବ, ତା'ର ବିଶଦ ବିବରଣୀ ସେଥିରେ ନଥାଏ । ସେହି ଅଞ୍ଚଳକୁ ସେନାଦଳ କେଉଁ ବାଟଦେଇ ଯିବେ, ବୋଟ୍ ଦ୍ୱାରା ଯିବେ ବା ହେଲିକ୍ୟାପ୍ଟର୍ ଦ୍ୱାରା ଯିବେ, କାହାକୁ କିପରି ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ, କେଉଁଠି ଆଶ୍ରୟ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବେ, ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟପାନୀୟର କିଉଳି ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବେ, ଚିକିସ୍ଥା ପାଇଁ କେଉଁ ଡାକ୍ତରଖାନାକୁ ନେବେ—ଏଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ବିସ୍ତୃତ ଭାବରେ ସେହି ସରକାରୀ ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାମାରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇ ନଥାଏ । ଏଗୁଡ଼ିକ ସେନାଧିକାରୀଙ୍କର ଦାୟିତ୍ୱ । ସେହି ଅଧିକାରୀ ସେଠାକାର ଅବସ୍ଥା ଓ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁସାରେ ସରକାରଙ୍କ ସହ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଯୋଗସୂତ୍ର ରକ୍ଷା କରି ସେନାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଅନ୍ତି । ଏହିଭଳି ଭାବରେ କାର୍ଯ୍ୟଟି ସରଖରରେ ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇଯାଏ ।

ଈଶ୍ୱର ମଧ୍ୟ ପ୍ରାୟ ଏହିଭଳି ବ୍ୟବସ୍ଥା ମନୁଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବାପାଇଁ କରିଥାଆନ୍ତି । ଏଥିପାଇଁ ସେ ନିଜର ପ୍ରତିନିଧି ନିଯୁକ୍ତ କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କ ସହ ସର୍ବଦା ଯୋଗସୂତ୍ର ରକ୍ଷା କରିଥାଆନ୍ତି । ତେଣୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ସବୁକଥା ବିଷ୍ଟୃତ ଭାବରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବା ଦରକାର ପଡ଼େନାହିଁ । ଏହା ସୁବିଧାଜନକ ମଧ୍ୟ ହୁଅନ୍ତା ନାହିଁ । ଯେହେତୂ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସେବା-ଉପାସନାର ନିୟମ କୃହନ୍ତି ଏବଂ ଈଶ୍ୱରବାଣୀର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ଅମାନ୍ୟ କରିବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଅମାନ୍ୟ କରିବା ସହ ସମାନ । ଠିକ୍ ଯେପରି ସରକାରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଯୁକ୍ତ ଅଧିକାରୀଙ୍କ ଅବମାନନା ସରକାରଙ୍କ ଅବମାନନା ସହ ସମାନ । ଯଦି ଜଣେ ନାଗରିକ ତା' ପାଇଁ ନିଯୁକ୍ତ ପଦାଧିକାରୀଙ୍କୁ ଅବଜ୍ଞା କରେ, ତେବେ ସେ ସରକାରଙ୍କୁ ଅବଜ୍ଞା କଲା । ସୁତରାଂ ଦଣ୍ଡନୀୟ ହେବ । ସରକାରଙ୍କୁ ମାନିବା ଅର୍ଥ ତାଙ୍କ ତରଫରୁ ଯେତେବେଳେ ଯେଉଁ ଅଧିକାରୀ ନିଯୁକ୍ତ ହେବେ, ତାଙ୍କୁ ମାନିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏହାହିଁ ସରକାରଙ୍କ ନିୟମ । ସେହିପରି ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ମାନିବା ଅର୍ଥ ତାଙ୍କର ଯେଉଁ ପ୍ରତିନିଧି ଯେତେବେଳେ ନିଯୁକ୍ତ ହେବେ, ତାଙ୍କୁ ମାନିବା ଉଚିତ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଉପଦେଶ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟଥା ଏହା ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପତି ଅବମାନନା ହେବ ।

## ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଯଥେଷ ନୃହେଁ

କେତେକ ଲୋକ କୁହନ୍ତି ଯେ, କେବଳ କୁର୍ଆନ ହିଁ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଯଥେଷ୍ଟ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର କୌଣସି ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ସେମାନେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଶିକ୍ଷାକୁ ଅଦରକାରୀ ମନେ କରନ୍ତି । ଏହା ଏକ ବିପଜନକ ଚିନ୍ତାଧାରା ।

ଆମେ ଜାଣି ରଖିବା ଉଚିତ ଯେ, ନିଜ ପ୍ରତିନିଧିଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ମନୁଷ୍ୟର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୁଗରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଏକ ପରମ୍ପରା ରହିଆସିଛି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ସ୍ୱତନ୍ତ ରୂପେ ଗୋଟିଏ ଲେଖାଏଁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଦେବା ତାଙ୍କର ପରମ୍ପରା ନୁହେଁ। ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ଲକ୍ଷାଧିକ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଛି, ମାତ୍ର ଲକ୍ଷାଧିକ ଗ୍ରନ୍ଥ ଆସିନାହିଁ । ବେଳେବେଳେ ଏକକାଳୀନ ଅନେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହିଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସମୟଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଗୁନ୍କୁ ଦିଆଯାଇ ନାହିଁ । ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁଯାୟୀ କେତେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ଗ୍ରନ୍ଥ ଦିଆଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ହିଁ ସବ୍ଦବେଳେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ବିଧାନ ରହିଆସିଛି । ଆମେ ଜାଣିବା ଉଚିତ ଯେ ଈଶ୍ୱରବାଣୀ ବହନ କରିଥିବା ଗ୍ରନ୍ଥ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ଏକ ଅଂଶବିଶେଷ । ଶାସ୍ତୀୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରେ ଅବଶ୍ୟ ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ତଥା ନିର୍ଣ୍ଣୟାତ୍ମକ ଭୂମିକା ରହିଛି । କିନ୍ତ୍ର ଈଶ୍ୱରଦତଙ୍କ ପତି ଗନ୍ଦ୍ର ପକଟ ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନୀୟ । ଯେଉଁ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କୁ ଗ୍ରନ୍ଥ ଦିଆଯାଇ ନଥିଲା, ସେମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷାର ଅନୁପାଳନ ମଧ୍ୟ ତଳ୍ମାଳୀନ ସମାଜ ପାଇଁ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଥିଲା ଏବଂ ଏହି କାରଣରୁ ନିଜ ନିଜ ସମୟର ସେହି ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କୁ କୁରଆନ୍ ନାୱିକ ଏବଂ ଅବଜ୍ଞାକାରୀ ରୂପେ ଘୋଷଣା କରିଛି । କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ଏକ ଅଂଶ । ଯଦି ଏହା ଅବତୀର୍ତ୍ତ ହୋଇ ନଥାଆନ୍ତା, ତଥାପି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଳନ କରିବା ଆମ ପାଇଁ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇ ଥାଆନ୍ତା, କାରଣ ଅନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ପରି ତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ମଧ୍ୟ ଦୈବବାଣୀ। ଈଶ୍ୱରଦୂତ କେବେହେଲେ ନିଜ ମନରୁ କୈଣସି ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ। ଏହି କାରଣର କ୍ରଆନ୍ କହେ—

"ସେ (ମୁହକ୍ନଦ) ନିଜ ଇଚ୍ଛାର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ କିଛି କୁହନ୍ତି ନାହିଁ । ବରଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆଦିଷ୍ଟବାଣୀ ହୁଏ।'' (କୃରଆନ ୫୩:୩-୪)

ଏହାବ୍ୟତୀତ ଯେମିତି ପୂର୍ବରୁ ଆଲୋଚନା କରାଗଲା, ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦେଶର ବିଷ୍ଟୃତ ବିବରଣୀ ବା ପ୍ରତିଟି ଉପାସନା ବିଧି ଯଥା—ନମାଜ, ଉପବାସ, ଜକାତ୍ ଓ ହଜ୍ ଆଦି ପାଳନ କରିବାର ବିଧି ମଧ୍ୟ କୁରଆନ୍ରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇ ନାହିଁ। ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ଅନୁସାରେ ହିଁ ଏଗୁଡ଼ିକୁ ପାଳନ କରାଯାଏ । କୁରଆନ୍ ଅନୁସାରେ ଏହା ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଦାୟୀତ୍ୱ (କୁରଆନ ୧୬: ୪୪, ୩: ୧୬୪) । ତେଣୁ, ଯିଏ ତାଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ପାଳନ କରେ, ସେ ପ୍ରକୃତରେ କୁର୍ଆନର ହିଁ ଅନୁପାଳନ କରେ । କୁର୍ଆନ ସଷ୍ଟ ରୂପେ ଘୋଷଣା କରିଛି—

"ଯିଏ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରେ, ସେ ଅବଶ୍ୟ ଅଲ୍ଲାହ୍ଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନ କରେ ।''

(କୁରଆନ ୪:୮୦)

ମନେ କରନ୍ତୁ, ଜଣେ ମୁସଲମାନ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିରକ୍ଷର ଏବଂ ସେ କୁର୍ଆନ ପଢି ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ସେ ନିର୍ଭରଯୋଗ୍ୟ ସୂତ୍ରରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ନିଷ୍ଠାର ସହ ପାଳନ କରେ । ଏହି ଲୋକଟି ଯଦିଓ କୁର୍ଆନ ପଢିବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ପାଇନାହିଁ, ତଥାପି ସେ କୁର୍ଆନର ହିଁ ଅନୁପାଳନ କରିଛି । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ହେଉଛି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କୁର୍ଆନର ବ୍ୟାଖ୍ୟା । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ, ଯଦି କୌଣସି ଲୋକ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଶିକ୍ଷାକୁ ଅଦରକାରୀ ମନେ କରି ତ୍ୟାଗ କରିଦିଏ ଏବଂ ନିଜ ଇଚ୍ଛା ଅନୁଯାୟୀ କୁରଆନ୍ର ଅନୁପାଳନ କରେ, ସେ ଇସଲାମ ଧର୍ମ ପାଳନ କରେନାହିଁ ।

ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ପ୍ରେମ କରୁଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ତାଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବହଙ୍କର ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରନ୍ତୁ ବୋଲି ଉପଦେଶ ଦେଇ କୃରଆନ୍ କହିଛି—

"(ହେ ମୁହନ୍ନଦ) କୂହ—(ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ) ଯଦି ତୁମେ ଅଲ୍ଲାହ୍ଙ୍କୁ ପ୍ରେମ କରୁଥାଅ, ତେବେ ମୋତେ ଅନୁସରଣ କର, ତେବେ ଅଲ୍ଲାହ୍ ତୁୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେମ କରିବେ ଏବଂ ତୁୟମାନଙ୍କର ଦୋଷ କ୍ଷମା କରିଦେବେ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ୍ ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷମାଶୀଳ, ସଦା କରୁଣାମୟ ।''

### (କୁରଆନ, ୩ : ୩୧)

ଈଶ୍ୱରଦୂତ ହେଉଛନ୍ତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ଏବଂ ସେ ତାଙ୍କରି ତରଫରୁ କୁହନ୍ତି । ତାଙ୍କ ଆଦେଶର ଅବମାନନା ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଅବମାନନା । ତେଣୁ କୁରଆନ୍ ଏଭଳି ଲୋକଙ୍କୁ ସାବଧାନ କରି କହିଛି—

''ସୂତରାଂ ଯେଉଁମାନେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଆଦେଶର ବିରୁଦ୍ଧାଚରଣ କରନ୍ତି, ସେମାନେ ସାବଧାନ ହେବା ଉଚିତ ଯେ, ସେମାନେ କୌଣସି ବିପଭିର ଶିକାର ହୋଇ ନ ଯାଆନ୍ତୁ କିୟା ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି(ଅଲ୍ଲାହ୍ଙ୍କ ତରଫରୁ) କୌଣସି ଯନ୍ତ୍ରଣାଦାୟକ ଶାସ୍ତି ପହଞ୍ଚି ନ ଯାଉ ।''

### (କୁରଆନ, ୨୪:୬୩)

ତେଣୁ ଧର୍ମରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଭୁମିକା ଯେ କେତେ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ, ଏହା ସହଜରେ ଅନୁମେୟ । ଯଦି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଉପଦେଶ ଅଦରକାରୀ ବା ଅନିଷ୍ଟକାରକ ହୋଇ ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ କୂରଆନ୍ ଏ ବିଷୟରେ ସ୍ପଷ୍ଟ ଆଦେଶ ଦେଇ ଥାଆନ୍ତା । ମାତ୍ର କୁରଆନ ବାରୟାର ଈଶ୍ୱର ଓ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉଭୟଙ୍କର କଥା ମାନିବାର ଆଦେଶ ଦେଇଛି । ସେଥିରେ କେଉଁଠି ହେଲେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର କଥା ନ ମାନିବାର ଆଦେଶ ନାହିଁ ।

ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଏହି ବିପଜନକ ଚିନ୍ତାଧାରା ବିଷୟରେ ସତର୍କ କରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ କହିଯାଇଛନ୍ତି—

''ସାବଧାନ ! ମୋତେ କୁରଆନ୍ ଦିଆଯାଇଛି ଏବଂ ତା' ସହିତ ଆଉ କିଛି ମଧ୍ୟ ଦିଆଯାଇଛି। ତଥାପି ସମୟ ଆସୁଛି ଯେତେବେଳେ ପେଟପୂରା ଭୋଜନ କରି ନରମ ଗଦି ଉପରେ ବସିଥିବା ଲୋକ କହିବ—(କେବଳ) 'କୁରଆନ୍କୁ ହିଁ ଧର, ସେଥିରେ ଯାହା ବୈଧ ଅଛି ତାକୁ ବୈଧ ଏବଂ ଯାହା ଅବୈଧ ଅଛି ତାକୁ ଅବୈଧ ଗ୍ରହଣ କର।' ସାବଧାନ ରୁହ !''

### (ଅବୁ ଦାଉଦ, ହଦିସ ୪୫୮୭)

''ନରମ ଗଦି ଉପରେ ଆଉଜି ବସିଥିବା ଏମିତି କୌଣସି ଲୋକ ବିଷୟରେ ମୁଁ ଯେପରି ନ ଶୁଣେ ଯିଏ ମୋ ଦ୍ୱାରା ବୈଧ ବା ଅବୈଧ କରାଯାଇଥିବା କର୍ମ ବିଷୟରେ ଶୁଣି କହେ—ଆମେ ଜାଣୁ ନା, ଯାହା ଆମେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପାଇଲୁ, ତାହା ପାଳନ କଲୁ।''

## (ଅବୁ ଦାଉଦ, ହଦିସ ୪୫୮୮)

ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଅନୁସରଣ କରିବା ଏବଂ ତାଙ୍କର ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରିବା ଧର୍ମର ଏକ ମୌଳିକ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ । କୌଣସି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ବା ମୌଳିକ ନିୟମକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଧର୍ମର ପରିସର ମଧ୍ୟରୁ ବାହାରିଯାଏ ।

# ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ବିଶେଷତ୍ୱ

କଣେ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ଏବଂ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆକାଶ ଓ ପାତାଳର ପ୍ରଭେଦ ଥାଏ । ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରୁଥିବା ପୁରୁଷୋଉମଗଣ ଯଦିଓ ରକ୍ତମାଂସରେ ଗଢ଼ା ମଣିଷ; କିନ୍ତୁ ଆମ ପରି ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ନୁହନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର କେତୋଟି ମୁଖ୍ୟ ବିଶେଷତ୍ୱ ଥାଏ ।

- (१) ପ୍ରଥମତଃ, ସେମାନେ ଅସାଧାରଣ ରୂପେ ଚରିତ୍ରବାନ ଓ ସଦ୍ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି । ଏଭଳି ଚରିତ୍ର ସାଧୁସନ୍କମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ନଥାଏ । ସେମାନେ ସତ୍ୟନିଷ୍ଟ, ସଦାଚାରୀ ହୋଇ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ଅସତ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟାୟ ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର ସ୍ୱଭାବତଃ ଘୃଣାଭାବ ଥାଏ, ଯେମିତି କିଛି ଲୋକଙ୍କର ପ୍ରାକୃତିକ ଭାବେ କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରତି ବା କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତି ଘୃଣା ଥାଏ । ତୁଳସୀ ଦୁଇପତ୍ରରୁ ବାସିଲା ପରି ବାଲ୍ୟକାଳରୁ ହିଁ ସେମାନଙ୍କ ମହାନତାର ସୂଚନା ମିଳିଥାଏ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ଅନ୍ୟାୟ ଓ ଅପକର୍ମଠାରୁ ଦୂରେଇ ରହନ୍ତି । ଯେହେତୁ ସେମାନେ ଭବିଷ୍ୟତ ସମାଜ ପାଇଁ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ମଣିଷର ନମୁନା ହୁଅନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ଦିବ୍ୟ ବିଧାନ ହୁଏ ଏବଂ କୋଟି କୋଟି ଲୋକ ତାଙ୍କୁ ଆଦର୍ଶ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରି ସେମାନଙ୍କର ଅନୁକରଣ କରନ୍ତି, ସେଥିପାଇଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱର କଡ଼ା ସୁରକ୍ଷା ମଧ୍ୟରେ ରଖିଥାଆନ୍ତି । ନିଜର ମନୋନିତ ପ୍ରତିନିଧିମାନଙ୍କୁ ସେ ଅନ୍ୟାୟ-ଅପକର୍ମ କରିବାକୁ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ।
- (୨) ଏହି ମହାପୁରୁଷମାନେ ସତ୍ୟପ୍ରେମୀ ଏବଂ ସତ୍ୟର ପ୍ରଚାର ପାଇଁ ନିଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଆନ୍ତି । ତେଣୁ ସେମାନେ କେବେ ମିଥ୍ୟା କୁହନ୍ତି ନାହିଁ । ଶତ୍ରୁମାନେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କର ସଚ୍ଚୋଟତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ।
- (୩) ସେମାନେ ଶତପ୍ରତିଶତ ବିଶ୍ୱସନୀୟ । କେବେ କାହାରି ବିଶ୍ୱାସ ଭଙ୍ଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ କିୟା କାହାରିକୁ ପ୍ରତାରିତ କରିବା ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

- ସେମାନେ କଥା ଦେଲେ କଥା ରକ୍ଷା କରନ୍ତି । ଜଣେ ମିଥ୍ୟାବାଦୀ ବା ପ୍ରତାରକକୁ କେହି କାହିଁକି ବିଶ୍ୱାସ କରିବ ?
- (୪) ସେମାନଙ୍କର ଏକ ସ୍ୱତନ୍ତ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ହେଉଛି ଯେ, ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦୈବବାଣୀ ହୁଏ ।
- (%) ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣଙ୍କର କଥା ଓ କାର୍ଯ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ ନଥାଏ । ଯେଉଁ ଶିକ୍ଷା ସେମାନେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଦିଅନ୍ତି, ନିଜେ ମଧ୍ୟ ତାହା ନିଷ୍ପାର ସହ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଯେଉଁ ସତ୍କର୍ମର ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି, ତାହା ପ୍ରଥମେ ନିଜେ ଆଚରଣ କରନ୍ତି ଏବଂ ଯେଉଁ ଅପକର୍ମଗୁଡ଼ିକ ଛାଡ଼ିବାକୁ କୁହନ୍ତି, ନିଜ ଆଚରଣ ଦ୍ୱାରା ତାର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦିଅନ୍ତି ।
- (୬) ଏହି ଦିବ୍ୟପୁରୁଷମାନଙ୍କର ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ବିଶେଷତ୍ୱ ହେଉଛି ଯେ ସେମାନେ ଅନ୍ୟର ମଙ୍ଗଳ ପାଇଁ ନିଜେ କଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ନିଜ ସୁଖ ପାଇଁ ଅନ୍ୟକୁ କଷ୍ଟ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ।
- (୭) ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣଙ୍କର ଏକା ମିସନ ଥିବା ଯୋଗୁଁ ସେମାନେ ପରୟ୍ବରକୁ ସମର୍ଥନ କରନ୍ତି । କୌଣସି ଧର୍ମଦୂତ ଅନ୍ୟ ଜଣକୁ ସମାଲୋଚନା କରନ୍ତି ନାହିଁ ବା ତାଙ୍କର ଅସନ୍ନାନ କରନ୍ତି ନାହିଁ ।
- ସମାଲୋଚିନା କରନ୍ତି ନାହିଁ ବା ତାଙ୍କର ଅସମ୍ମାନ କରନ୍ତି ନାହିଁ ।

  (୮) ସେମାନେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଧର୍ମର ପ୍ରଚାର କରନ୍ତି ନାହିଁ ବା କୌଣସି ନୂତନ ଧର୍ମର ଶିକ୍ଷା ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ବରଂ ସମୟେ ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାର ପୁନଃସ୍ଥାପନା କରନ୍ତି । ଯେହେତୁ ସମାଜରେ ନାନାପ୍ରକାର କୁସଂୟାର ଓ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ପଶିଯାଇଥାଏ ଏବଂ ଲୋକେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଥା ଓ ପରମ୍ପରା ବନ୍ଧନରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇଯାଇ ଥାଆନ୍ତି, ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ସବୁ ପଥ ଛାଡ଼ି ତାଙ୍କରି ପଥ ଅନୁକରଣ କରିବାର ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି । ଏହାର ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ ସେମାନେ ଏକ ନୂତନ ଧର୍ମର ଶିକ୍ଷା ଦିଅନ୍ତି ବା ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାକୁ ଭୁଲ୍ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରନ୍ତି, ଯେହେତୁ ତାଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଚଳିତ ପରମ୍ପରା ବିରୋଧ୍ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ଲୋକଙ୍କୁ ଏହା ନୃଆ ଧର୍ମ ପରି ଲାଗେ ।

- (୯) ସେମାନଙ୍କୁ ଭୂତ ଭବିଷ୍ୟତର ଅନେକ ଖବର ଦୈବବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ ଦିଆଯାଏ । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କେବେହେଲେ ମିଥ୍ୟା ହୁଏନାହିଁ ।
- (୧୦)ସେମାନେ ଅନେକ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଚମଳାରିତା କୁହାଯାଏ । ସେମାନେ ନିଜେ ଏଗୁଡ଼ିକର ସ୍ରଷ୍ଟା ନୁହନ୍ତି ବା ଇଚ୍ଛା ଅନୁସାରେ ଚମଳାର ଦେଖାଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ଈଶ୍ୱର ଚାହାନ୍ତି ବା ଲୋକେ ସେମାନଙ୍କଠାରୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱର ପ୍ରମାଣ ଖୋଜନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ସେମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା ଏହି ଚମଳାରିତା ପକାଶ ପାଏ ।
- (୧୧) ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ସବୁ ଯୁଗରେ ସାର୍ବଚ୍ଚନୀନ ସତ୍ୟ ରୂପେ ପ୍ରମାଶିତ ହୁଏ । ସେଥିରେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତ୍ରୁଟି, ଅସତ୍ୟ ବା ଅଶ୍ଳୀଳତା ନଥାଏ ।
- (୧୨) ଏହି ମହାପୁରୁଷମାନେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ ଉପରେ ସେମାନଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଷ ନିୟନ୍ତଣ ରହିଥାଏ । ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରାଜପରିବାରରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଭୋଗ-ବିଳାସଠାରୁ ଦୂରରେ ରହନ୍ତି । ସଂସାରରେ ବାସ କରନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସଂସାରର ମୋହ ସେମାନଙ୍କର ନଥାଏ ।
- (୧୩) ସେମାନେ ଅସୟବ ରୂପେ ଆତ୍କୃବିଶ୍ୱାସୀ । କୌଣସି ବାଧାବିଘ୍ନ ସେମାନଙ୍କୁ ନିଜ ପଥରୁ ବିଚ୍ୟୁତ କରିପାରେ ନାହିଁ କିୟା ଧନ-ସମ୍ପତ୍ତି ଓ ଯଶ-କୀର୍ତ୍ତିର ଲାଳସା ସେମାନଙ୍କୁ ମାର୍ଗଚ୍ୟୁତ କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୁଏନାହିଁ । ନିଜ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କଲାବେଳେ ସେମାନେ ଜୀବନ ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ମୋହ ରଖନ୍ତି ନାହିଁ । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ, ସେମାନେ ଯେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ଏବଂ ତାଙ୍କରି ଆଦେଶ ପାଳନ କରୁଛନ୍ତି ଏ ବିଷୟରେ ସେମାନଙ୍କର ତିଳେ ହେଲେ ସନ୍ଦେହ ନଥାଏ । ଏଥିରେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେବାର କିଛି ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଦୈବବାଣୀ ହୁଏ, ବ୍ରହ୍ମବାଣୀ ସେମାନେ ନିଜ କାନରେ ଶୁଣନ୍ତି, ଦେବଦୂତମାନଙ୍କୁ ନିଜ ଆଖିରେ ଦେଖନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନେକ

ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦିତ ହୁଏ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଇହଲୋକ ଓ ପରଲୋକର ଅନେକ ରହସ୍ୟରୁ ପରଦା ଉଠାଇ ଦିଆଯାଏ । ତେଣୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର ଅଟଳ ବିଶ୍ୱାସ ଥାଏ, ଯାହା ଫଳରେ ଅନ୍ୟ କାହାରି ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ପ୍ରକାର ଭୟ ନଥାଏ ।

- (୧୪) ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କର ଆଉ ଗୋଟିଏ ବିଶେଷତ୍ୱ ହେଉଛି ଯେ ସେମାନେ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ରୂପେ ପରିଚୟ ଦିଅନ୍ତି । ସେମାନେ ଯେ ମଣିଷ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସେବକ, ଏହାଠାରୁ ଅଧିକ ଦାବୀ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ନିଜକୁ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱର ବା ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ସୃଷ୍ଟା ବୋଲି କୁହନ୍ତି ନାହିଁ ।
- (୧୫)ସେମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ଅତି ସରଳ ଏବଂ ସାଧାରଣଲୋକଙ୍କ ପାଇଁ ବୋଧଗମ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । କୌଣସି ଅବୋଧ୍ୟ ଶିକ୍ଷା ବା ରହସ୍ୟବାଦର ଶିକ୍ଷା ସେମାନେ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ ।



# ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ମାନବ

ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିଗଣ ମନୁଷ୍ୟ ବା ଇଶ୍ୱର ନିଜେ ମାନବ ରୂପ ଧାରଣ କରି ଅବତରଣ କରନ୍ତି, ଏ ବିଷୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମମତବାଦ ରହିଛି । ହିନ୍ଦୁ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟରୁ ଅନେକ ଅବତାରବାଦରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଅନୁସାରେ ଇଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଶରୀର ଧାରଣ କରି ପୃଥ୍ବୀପୃଷ୍ଠରେ ଅବତରଣ କରନ୍ତି । ବିଷ୍କୁଙ୍କର ଦଶଟି ଅବତାର ଥିବାର ହିନ୍ଦୁ ଭାଇଭଉଣୀମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟ କେତେକ ହିନ୍ଦୁ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଯଥା ଆର୍ଯ୍ୟସମାକ ଓ ବ୍ରହ୍ମସମାକ ଅବତାରବାଦରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ଇଶ୍ୱର କୌଣସି ଶରୀର ଧାରଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ହିନ୍ଦୁଧର୍ମର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଗ୍ରନ୍ତ ବେଦରେ ଅବତାରବାଦ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ରଷିମାନଙ୍କ ଅନ୍ତରରେ ବେଦ ପ୍ରକଟ ହେଲା, ସେମାନେ ଯେ ମନୁଷ୍ୟ ଥିଲେ ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ମତଭେଦ ନାହିଁ । ବେଦ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ କୁର୍ଆନର ଶିକ୍ଷାର ସମର୍ଥନ କରନ୍ତି । ରଗ୍ ବେଦ କ୍ହେ—

''ଈଶ୍ୱର ଏହି ମନ୍ତରେ ସମୟ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କୁ ହିତ ନିମନ୍ତେ ଉପଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି—ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ ! ତୃୟେମାନେ ମୋତେ ଛାଡ଼ି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପାସ୍ୟ ଦେବଙ୍କୁ କଦାପି ସ୍ୱୀକାର କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ, କାରଣ ଏକମାତ୍ର ମୋତେ ଛାଡ଼ି ଅନ୍ୟ ଦ୍ୱିତୀୟ ଈଶ୍ୱର କେହି ନାହାନ୍ତି । ଯେତେବେଳେ ବେଦରେ ଏପରି ଉପଦେଶ ଅଛି, ସେତେବେଳେ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଅନେକ ଈଶ୍ୱର ବା ତାଙ୍କର ଅବତାରକୁ ମାନୁଛି, ସେ ସମୟଙ୍କଠାରୁ ବଡ଼ ମୃଡ଼ ଅଟେ ।''

(ରଗ୍ବେଦ, ପ୍ରଥମ ମଷଳ, ସ୍କ-୭, ମୟ-୧୦)

ସେହିପରି ଈଶ୍ୱର କେବେ ଦେହଧାରୀ ହୋଇନାହାନ୍ତି ବା ମୃତ୍ୟୁ ଭୋଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରି ଯଳୁର୍ବେଦ କହେ— ''ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ ! ଯେ କେବେ ଦେହଧାରୀ ହୋଇନାହାନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କର କିଛିମାତ୍ର ପରିମାଣ ସୀମାର କାରଣ ନାହିଁ, ଯାହାଙ୍କର ଆଜ୍ଞାର ପାଳନ ନାମ ସ୍ମରଣ ଅଟେ । ଯେ ଉପାସିତ ହୋଇ ନିଜର ଉପାସକମାନଙ୍କ ଉପରେ ଅନୁଗ୍ରହ କରୁଛନ୍ତି, ବେଦର ଅନେକ ସ୍ଥଳରେ ଯାହାଙ୍କର ମହତ୍ତ୍ୱ କୁହାଯାଇଛି, ଯେ ମରନ୍ତି ନାହିଁ, ବିକୃତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ, ନଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ, ତାହାଙ୍କର ଉପାସନା ତୁୟେମାନେ ନିରନ୍ତର କର । ଯେ ଏହାଙ୍କଠାରୁ ଭିନ୍ନଙ୍କର ଉପାସନା କରିବ, ସେ ମହାନ ପାପ ଦ୍ୱାରା ଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନିଜେ ଦୁଃଖକ୍ଲେଶ୍ୱରେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ।''

### (ଯକୁବୈଦ, ୩୨:୩)

ବେଦ କୁହନ୍ତି ଯେ ଯିଏ ଅଜନ୍ମା ଓ ଅନାଦିସ୍ୱରୂପ, ସେହି ଈଶ୍ୱର ବେଦ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟାକ୍ ଉପଦେଶ ଦେଲେ—

''ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ ! ଯେ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତିଯୁକ୍ତ, ଅକନ୍ନା, ନିରନ୍ତର, ସଦାମୁକ୍ତ, ନ୍ୟାୟକାରୀ, ନିର୍ମଳ, ସର୍ବଜ୍ଞ, ସମୟଙ୍କର ସାକ୍ଷୀ, ନିୟନ୍ତା, ଅନାଦିସ୍ୱରୂପ, ବ୍ରହ୍ମକଳ୍ପର ଆରୟରେ ଜୀବମାନଙ୍କୁ ନିଜ କଥିତ ବେଦ ଦ୍ୱାରା ଶବ୍ଦ, ଅର୍ଥ ଏବଂ ତାହାର ସୟନ୍ଧକୁ ଜାଣିବା ଯୋଗ୍ୟ ଅଟନ୍ତି, ସେ ଯଦି ବିଦ୍ୟାର ଉପଦେଶ ନଦିଅନ୍ତି ତ କେହି ବିଦ୍ୱାନ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ କି ଧର୍ମ, ଅର୍ଥ, କାମ ଏବଂ ମୋକ୍ଷର ଫଳ ଭୋଗ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ସର୍ବଦା ଉପାସନା କର ।''

# (ଯକୁର୍ବେଦ ୪୦:୮)

ଜଣେ ବିଶିଷ୍ଟ ବିଦ୍ୱାନ ମହର୍ଷି ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ନିଜର ଆତ୍ମଜୀବନୀରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତି—

''ଈଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ କୌଣସି ରୂପ ଧାରଣ କରି ନାହାନ୍ତି ।'' $^{\scriptscriptstyle{(1)}}$ 

"He himself did not became anything." : The Autobiography of Maharshi Devendranath Tagore, London, 1914 (p.-175)

ଈଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ କୌଣସି ରୂପ ଧାରଣ କରିବା 'ଅବତାର'ର ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରି ଡକ୍ଟର ଏମ୍.ଏ. ଶ୍ରୀବାୟବ କୁହନ୍ତି—

''ଅବତାର ଅର୍ଥ ଏହା ଆଦୌ ନହେଁ ଯେ ଈଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂ ସଶରୀରରେ ଧରିତୀରେ ଅବତରଣ କରନ୍ତି, ବରଂ ପକ୍ତରେ ସେ ନିଳ ବାର୍ତ୍ତାବହ ଏବଂ ଅବତାର ପଠାନ୍ତି । ମଣିଷର ଉଦ୍ଧାର, କଲ୍ୟାଣ ଓ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ସେ ନିଜ ଅବତାର, ବାର୍ତ୍ତାବହ ଏବଂ ରସ୍କଲ ପ୍ରେଶ କଲେ । ଏହି ପଥା ହଜରତ ମହନ୍ନଦଙ୍କ ସହ ସମାପ୍ତ କରିଦିଆଗଲା । ସ୍ନାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦ ଏବଂ ଗୁରୁ ନାନକଙ୍କ ପରି ମହାନୁଭବଗଣ ମଧ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତାବହନ ଓ ଈଶ୍ୱରଦୂତତ୍ୱ ଧାରଣାର ସମସ୍ନ କରିଛନ୍ତି । ବରିଷ ବିଦାନମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପଷିତ ସ୍ୱନ୍ଦରଲାଲ, ଶ୍ରୀ ବଳରାମ ସିଂହ ପରିହାର, ଡକୁର ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ, ଡକୁର ପି.ଏଚ୍. ଚୌବେ, ଡକ୍ତର ରମେଶ ପ୍ରସାଦ ଗର୍ଗ, ପଞ୍ଚିତ ଦ୍ରଗାଶଙ୍କର ସତ୍ୟାର୍ଥୀ ଆଦି 'ଅବତାର'ର ଅର୍ଥ 'ମାନବ କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଜର ବାର୍ତ୍ତାବହ ବା ଦୃତପ୍ରେରଣ' ବୋଲି କହିଛତି । ପାଣନାଥୀ ସମ୍ପଦାୟର ପ୍ସିଦ୍ଧ ଚିତ୍ତକ ଶୀ କାଶ୍ରୀରୀଲାଲ ଭଗତ୍ ମଧ୍ୟ ଏହି ତଥ୍ୟର ସଷ୍ଟ ସମ୍ପର୍ଥନ ଳରିହନ୍ତି ।''<sup>(2)</sup>

ସେହିପରି ବାଇବଲ୍ ମଧ୍ୟ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କୁ 'ଈଶ୍ୱର' ବୋଲି କହିନାହିଁ, ଯଦିଓ ଅନେକ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ଭାଇଭଉଣୀ ଟ୍ରିନିଟି ତତ୍ତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ଅନୁସାରେ ଈଶ୍ୱର (ପିତା), ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ (ପୁତ୍ର) ଏବଂ ପବିତ୍ର ଆତ୍ନା (ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ)—ଏ ତିନିଜଣ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଜଣେ ଏବଂ ଅଭିନ୍ନ । ଏହି ଟ୍ରିନିଟି ଶବ୍ଦ ବାଇବଲ୍ରେ ନାହିଁ କିୟା ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥିବାର କୌଣସି ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ । ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ବ୍ରିଟାନିକା ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଲେଖିଛି ଯେ, ଟ୍ରିନିଟି ଶବ୍ଦ ବା

\_

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ହଜରତ ମୁହମ୍ମଦ ଅଉର୍ ଭାରତୀୟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ (ହିନ୍ଦୀ), ଡକ୍ଟର ଏମ୍.ଏ. ଶ୍ରୀବାୟବ, ଲକ୍ଷ୍ନୌ (ମୁଖବନ୍ଧ) ।

ଟ୍ରିନିଟି ମତବାଦ ବାଇବଲ୍ର ନୂତନ ନିୟମରେ ନାହିଁ କିୟା ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଓ ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟମାନେ ବାଇବଲ୍ର ପୁରାତନ ନିୟମରେ ରହିଥିବା ଏକେଶ୍ୱରବାଦର ଶିକ୍ଷାର ବିରୋଧ କରିବାକୁ ଚାହିଁ ନଥିଲେ । ବ୍ରିଟାନିକା ଏହା ମଧ୍ୟ ଲେଖିଛି—

''ଅନେକ ଶତାବ୍ଦୀ ଧରି ବହୁ ବାଦାନୁବାଦ ପରେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଏହି ଟ୍ରିନିଟି ମତବାଦ ବିକଶିତ ହେଲା ।''<sup>3)</sup>

ପ୍ରାୟ ସମାନ ମତାମତ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ବିଦ୍ୱାନ ଆଲଭାନ ଲାମସନ୍ ତାଙ୍କ ପୁୟକ 'ଦି ଚର୍ଚ୍ଚ ଅଫ୍ ଦି ଫାଷ୍ଟ୍ ଥ୍ରୀ ସେଞ୍ଚୁରିଜ୍'ରେ ଦେଇଛନ୍ତି ।<sup>(4)</sup>

ଇତିହାସରୁ ଆମେ କାଣିବାକୁ ପାଉ ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ସମୟରେ ଏହି ଟ୍ରିନିଟି ମତବାଦର କୌଣସି ଅଞିତ୍ୱ ନଥିଲା । ଏହା ପ୍ରାୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ୩୦୦ବର୍ଷ ପରେ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ଖ୍ରୀ.ଅ. ୩୨୫ରେ ସମ୍ରାଟ କନ୍ଷ୍ୟାନ୍ଟାଇନ୍ଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ କାଉନ୍ସିଲ୍ ଅଫ୍ ନାଇସ୍ରେ ଅନେକ ବିତର୍କ ଓ ବାଦାନୁବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ମତବାଦ ଗୃହୀତ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ଖ୍ରୀ.ଅ.୩୮୧ରେ କନ୍ଷ୍ୟାଣ୍ଟିନୋପଲ୍ କାଉନ୍ସିଲ ଏହାକୁ ଚୂଡ଼ାନ୍ତ ରୂପ ଦେଲା । ସେହି ସମୟଠାରୁ ରୋମ୍ର ସମ୍ରାଟମାନେ ଟ୍ରିନିଟି ତତ୍ତ୍ୱରେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁ

\_

Trinity, Encyclopedia Britannica, Ultimate Reference Suite, Chicago, 2011: "Neither the word trinity nor the explicit doctrine appears in the New Testament nor did Jesus and his followers intend to contradict the 'Shema' in the Hebrew Scriptures—"Hear, O Israel, The Lord, our Lord, is one Lord. (Deutronomy 6:4)"... The doctrine developed gradually over several centuries and through many controversies."

<sup>(4)</sup> Alvan Lamson, DD, The Church of the First Three Centuries, Boston, 1860, p.34: "In consistency with the view we maintain that the doctrine of Trinity was of gradual and comparatively late formation, that it had its origin in a source entirly foreign from that of the Jewish and Christian scriptures; that is grew up and ingrafted on Christianity through the hands of the Platonizing fathers."

ନଥିବା ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନମାନଙ୍କୁ ଶାସ୍ତି ଦେବାପାଇଁ ଘୋଷଣା କଲେ । ଖ୍ରୀ.ଅ.୩୮୩ରେ ସମାଟ ଥଓଡସିୟସ ପଥମେ ଏହି ଘୋଷଣା କରିଥଲେ ।<sup>(5)</sup>

ସାର୍ **ଆଇଜାକ୍ ନିଉଟନ୍** ବାଇବଲ୍ର ମଧ୍ୟ ଜଣେ ବିଦ୍ୱାନ ଥିଲେ । ସେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ମଣିଷ ତଥା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜଣେ ପ୍ରତିନିଧି ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ଅତି ସୁନ୍ଦର ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ କରି ଆଇଜାକ୍ ନିଉଟନ୍ କୁହନ୍ତି—

"କେବଳ ଜଣେ ହିଁ ଈଶ୍ୱର, ଯିଏ କି ସ୍ରଷ୍ଟା, ସଦା ଜୀବନ୍ତ, ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ସର୍ବଦର୍ଶୀ, ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ, ଧରିତ୍ରୀ ଓ ଆକାଶର ସ୍ରଷ୍ଟା ଏବଂ ଈଶ୍ୱର ଓ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ଜଣେ ହିଁ ମଧ୍ୟସ୍ଥ — ମାନବ ଯୀଶୁ । ପିତା ଅଦୃଶ୍ୟ ଈଶ୍ୱର, ଯାହାଙ୍କୁ କୌଣସି ଆଖି ଦେଖିନାହିଁ ବା ଦେଖିପାରିବ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟମାନେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ସମୟରେ ଦୃଶ୍ୟମାନ ହୁଅନ୍ତି । ସମୟ ଉପାସନା (ପ୍ରଶଂସା, ପ୍ରାର୍ଥନା ବା ୟୁତି) ଯାହା ଯୀଶୁଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ପୂର୍ବରୁ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଅଧିକାର ଥିଲା, ସେଗୁଡ଼ିକ ଏବେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କରି ଅଧିକାର । ଯୀଶୁ ପିତାଙ୍କର ଉପାସନା ହ୍ରାସ କରିଦେବାପାଇଁ ଆସି ନଥିଲେ ।""

<sup>-</sup>

Hugh H. Stannus, A History of the Origin of the Doctrine of the Trinity in the Christian Church, London, 1882, p.1: "The origin and development of the doctrine of Triune Diety in the Church is clearly traced to Platonic and other influences during the third and fourth centuries. Its introduction caused considerable discussion, agitation and strife during the period named. The Council of Nice (AD 325) voted in favour of the Diety of Christ; the Council of Constantinople (AD 381) fixed the doctrine of the Trinity. From that time, the Roman Emperors resolved and proclaimed, they would punish all Christians who would not believe in and worship three persons in one God."

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> SIR ISAAC NEWTON: "There is one God, the Father, ever living, Omnipresent, Omniscent, Almighty, the maker of heaven and earth and one Mediator between God and men—the man Christ Jesus. The Father is the invisible God, Whom no eye hath seen or can see. All other being are sometimes

ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଏଡ଼ିଖିର୍ଡ ଗୀବନ ଏ ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତି— ''ଟ୍ରିନିଟୀ ଏବଂ ଅବତାରବାଦର ରହସ୍ୟ ଏକେଶ୍ୱରବାଦ ସିଦ୍ଧାନ୍ତର ବିରୋଧୀ ମନେହୁଏ I ସେମାନେ ସୁକ୍ଷଷ୍ଟ ଭାବରେ ତିନୋଟି ସମାନ ଉପାସ୍ୟଙ୍କୁ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କଲେ ଏବଂ ମାନବ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ଇଶ୍ୱରପୁତ୍ରରେ ରୂପାନ୍ତରିତ କରିଦେଲେ... I''

ସେହିପରି ଜନ ଡାଭେନ୍ପୋର୍ଟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, ଗୀବନ, ନିଉଟନ୍ ଏବଂ ପରସନ୍ ଆଦି ବିଶିଷ୍ଟ ବିଦ୍ୱାନ୍ ଏହି ଟ୍ରିନିଟି ମତବାଦକୁ ଧର୍ମରେ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ବୋଲି କହିଛନ୍ତି ।<sup>(8)</sup>

ବାଇବଲ ଅନେକ ବାର୍ତ୍ତାବହମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛି । କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ହେଲେ ନିଜକୁ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱର ବୋଲି କହିନାହାନ୍ତି । ବରଂ ସେମାନେ ନିଜେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଭକ୍ତ ଥିଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କରି ଉପାସନା କରୁଥିଲେ ।

ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଈଶ୍ୱର ନଥିଲେ ବରଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହୋଇଥିଲେ ବୋଲି ସ୍ୱୟଂ ନିଜେ କୃହନ୍ତି—

visible. All the worship (whether praise or prayer or thanks giving) which was due to the father before the coming of Christ, is still due to Him. Christ came not to diminish the worship of his father." (Ibid.p.29)

- <sup>(7)</sup> Edward, Gibbon, Life of Mahommed, London: "The mystries of the Trinity and incarnation appear to contradict the principle of divine unity. In their obvious sense they introduced three equal dities and transform the man Jesus into the substance of the Son of God...." (p.75)
- (8) John Davenport, An apology for Mohammed and the Koran, London, 1869 p.74: "The celebrated text of three witnesses (John i.v.7) which is the foundation of the docrine of Trinity has been proved by the labours of Newton, Gibbon, Person and other to have been an interpolation and calmet himself acknowl-

''ମୁଁ ଆପଣାରୁ କିଛି କରିପାରେ ନାହିଁ, ମୁଁ ଯେପରି ଶୁଣେ, ସେହିପରି ବିଚାର କରେ, ଆଉ ମୋହର ବିଚାର ଯଥାର୍ଥ, କାରଣ ମୁଁ ଆପଣାର ଇଚ୍ଛାସାଧନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା ନ କରି ମୋହର <u>ପେରଣକର୍ତ୍ତାଙ୍କର</u> ଇଚ୍ଛା ସାଧନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରେ ।''

#### (ବାଇବଲ, ଯୋହନ ୫:୩୦)

ବାଇବଲ୍ର ଅନେକ ସ୍ଥାନରେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ଜଣେ Prophet ଅର୍ଥାତ୍, ବାର୍ତ୍ତାବହ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି । $^{(9)}$ 

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ଯେ 'ମନୁଷ୍ୟ' ଏହା ମଧ୍ୟ ୟଷ୍ଟ କରି ବାଇବଲ କହିଛି—

''ପ୍ରଥମେ ଏହା ଜ୍ଞାତ ହୁଅ ଯେ ଶାୟର କୌଣସି ଭାବବାଣୀ ସ୍ୱତନ୍ତ ଭାବରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାର ବିଷୟ ନୁହେଁ; କାରଣ କୌଣସି ଭାବବାଣୀ କେବେହେଁ ମନୁଷ୍ୟର ଇଚ୍ଛାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇନାହିଁ; <u>ମାତ୍ ଈଶ୍ୱର ପେରିତ ମନୁଷ୍ୟମାନେ</u> ପବିତ୍ର ଆତ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଚାଳିତ ହୋଇ କଥା କହିଥିଲେ ।''

(ବାଇବଲ୍, ୨ ପିତର-୧:୨୦-୨୧)

edges that this verse is not found in any ancient copy of the Bible. Jesus taught the belief of one God, but Paul with the Apostle John, who was a Platonist, despoiled Christ's religion of all its unity and simplicity; by introducing the incomprehensible Trinity of Plato...."

<sup>(</sup>Mathew 21:11) "After the people saw the miraculous sign that Jesus did, they began to say, "Surely this is the **Prophet** which to come into the world." (John 6:14). "They were all filled with awe and praised God 'a great **Prophet** has appeared among us' (Luke 7:16). "About Jesus Nazareth they replied 'He was a **Prophet** powerful in world and deed before God and all the people." (Luke 24:19) "On hearing his words some of the people says' Surely this man is the **Prophet**" (John 7:40)

ସୁତରାଂ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମର ଯୁନିଟାରୀୟାନ୍ (Unitarian) ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଟ୍ରିନିଟିରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ବରଂ ବିଶୁଦ୍ଧ ଏକେଶ୍ୱରବାଦରେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ଜଣେ ମଣିଷ ତଥା ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ମାନନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱର ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ବେଦ ଓ ବାଇବଲ୍ର ଶିକ୍ଷା ବିଷୟରେ ଏଠାରେ ଆଲୋଚନା କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କେବଳ ପାଠକମାନଙ୍କୁ ଏହା ବୁଝାଇଦେବା ଯେ କୂର୍ଆନ ଏ ବିଷୟରେ କୌଣସି ନୂଆକଥା କହିନାହିଁ, ବରଂ ଏହା ସେହି ପୁରୁଣା କଥାର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିଛି, ଯାହା ବେଦ ଓ ବାଇବଲ୍ କହିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କୂର୍ଆନର ଶିକ୍ଷା ୟଷ୍ଟ, ଏବଂ ଏଥିରେ କୌଣସି ସଂଶୋଧନ ବା ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ହୋଇନାହିଁ । ଏହା ସମୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ମନୁଷ୍ୟ ଘୋଷଣା କରି କହିଛି—

''ଏବଂ (ହେ ମୁହକ୍ଷଦ), ତୁମ ପୂର୍ବର ଆୟେ ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ (ବାର୍ତ୍ତାବହ ରୂପେ) ପ୍ରେଶ କରିଥିଲୁ, ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଜନବସତିରେ ବସବାସ କରୁଥିବା ପୁରୁଷ ହିଁ ଥିଲେ, ଯେଉଁମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆୟେ ଦୈବବାଣୀ କରୁଥିଲୁ ।'' କର୍ଆନ ୧୨:୧୦୯

ଅବତାର କୁହଯାଉ, ରଷି କୁହଯାଉ, ନବୀ ବା ରସୁଲ କୁହଯାଉ, କିୟା ପ୍ରଫେଟ୍ କୁହଯାଉ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ମହାମାନ୍ୟ ପ୍ରତିନିଧିଗଣ ସମୟେ ରକ୍ତମାଂସଧାରୀ ମଣିଷ । ସେମାନେ ଖାଆନ୍ତି, ପିଅନ୍ତି ଏବଂ ଘରସଂସାର କରନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଦୁଃଖ ବିପଦ ଆସେ ଏବଂ ଦୈବୀ ସହାୟତାର ଆବଶ୍ୟକତା ପଡ଼େ । ସେମାନେ ସମୟେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଉପାସନା କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଈଶ୍ୱର ହୋଇଥିଲେ ନିଜେ ନିଜର ଉପାସନା କରନ୍ତେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ପୁରୁଷୋଉମମାନଙ୍କର ଅସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଓ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ଅନେକେ ସେମାନଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ଈଶ୍ୱର ମନେ କରି ସେମାନଙ୍କର ଉପାସନା କରନ୍ତି । ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାରେ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ଓ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଯୋଗୁଁ ଏହା ହୁଏ ।

ଯେଉଁ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ସେମାନେ କରନ୍ତି, ସେଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କର ନିଜସ୍ୱ ନୁହେଁ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଦେଶରେ ସେମାନେ ଏହି ଚମକାରିତା ଦେଖାଇ ଥାଆନ୍ତି । ଲୋକଙ୍କର ମନୋରଞ୍ଜନ କରିବା ବା ନିଜକୂ ଈଶ୍ୱର ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ କରିବା ସେମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନଥାଏ । ସେମାନେ ଯେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି, ଏହାର ପ୍ରମାଣ ସ୍ୱରୂପ ସେମାନେ ଚମକାରିତା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରନ୍ତି, ଯାହା ଫଳରେ ଲୋକଙ୍କର ସେମାନଙ୍କ କଥା ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ହୁଏ । ଅନ୍ୟଥା ସେମାନେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ବିଧିବିଧାନ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପରି ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜ କର୍ମ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ଉଉରଦାୟୀ ।

ଇସ୍ଲାମ ବିଶ୍ୱାସ ଅନୁଯାୟୀ ସମୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ମାନବ । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ ସୃଷ୍ଟା ଓ ସୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ଗୁଣାତ୍କକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ଯେଉଁ ଦିବ୍ୟଗୁଣଗୁଡ଼ିକର ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱର ଅଧିକାରୀ, କୌଣସି ମାନବ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଧାରଣ କରିବା ପାଇଁ ସମର୍ଥ ନୃହେଁ, କାରଣ ମାନବୀୟ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକ ପରୟରର ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ବିପରୀତ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମନିଏ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱର ଅଜନ୍ମା । ମନୁଷ୍ୟ ମରଣଶୀଳ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ମୂତ୍ୟୁ ନାହିଁ l ମନୁଷ୍ୟର ଆରୟ ଓ ଅନ୍ତ ଅଛି; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱର ଅନାଦି ଓ ଅନନ୍ତ । ସେ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରୟରୁ ଥିଲେ ଏବଂ ସୃଷ୍ଟିର ବିଲୟ ପରେ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥିବେ । ମନୁଷ୍ୟ ଭୁଲ କରେ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱର ଦୋଷରହିତ । ମଣିଷର ଖାଇବା, ପିଇବା, ଶୋଇବା ଆଦିର ଆବଶ୍ୟକତା ଥାଏ; କିନ୍ତ ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ଏସବୁର ଆବଶ୍ୟକତା ନଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ସଦା ନିର୍ଭରଶୀଳ, ଅନ୍ୟର ସହାୟତା ବିନା ବଞ୍ଚିପାରିବ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱର ସ୍ୱୟଂସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ । ତାଙ୍କୁ କାହାରି ସହାୟତାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟର ଜ୍ଞାନ ଓ ଶକ୍ତି ସୀମିତ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ଅସୀମ ଆଉ ଶକ୍ତି ଅନିତ । ମନୁଷ୍ୟର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ରୂପ ଥାଏ ଏବଂ ତାକୁ ଦେଖି ହୁଏ; କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଦେଖି ହୁଏନାହିଁ, ସେ ନିରାକାର । ଈଶ୍ୱର ଏପରି ସର୍ବଗୁଣସମ୍ପନ୍ନ ଯେ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ତାଙ୍କର କୌଣସି ଉପମା ନାହିଁ । ଏହି କାରଣଗୁଡ଼ିକ ଯୋଗୁଁ ଈଶ୍ୱର ମାନବ ରୂପ ଧାରଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ ବୋଲି ଇସଲାମ କହେ । ମାନବ ରୂପ ଧାରଣ କଲେ ଆଉ ସେ ଈଶ୍ୱର ରହିବେ ନାହିଁ, କାରଣ ତାଙ୍କର ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକ ରହିବ ନାହିଁ । ଭୁଲ କରିବା, ଭୁଲିଯିବା, ମିଥ୍ୟା କହିବା, ଜନ୍ମ ହେବା, ମରିବା, ଖାଇବା, ପିଇବା, ଶୋଇବା ଆଦି ମାନବୀୟ ଗୁଣ । ଜଣେ ଈଶ୍ୱର ଥାଇ ମଧ୍ୟ ମଣିଷ, ଏହା କିପରି ସୟବ ? ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଜନ୍ନ ନିଏ, ପୁଣି ସେ ଅଜନ୍ନା, ଭୁଲ କରେ ଏବଂ ଦୋଷରହିତ, ମୃତ୍ୟୁ ଭୋଗ କରେ ଏବଂ

କରେନାହିଁ, ନିରାକାର ଏବଂ ସାକାର ମଧ୍ୟ—ଉଭୟ କଥା ଏକକାଳୀନ କିପରି ସମ୍ପବ ?

ଏହାବ୍ୟତୀତ ଧର୍ମସଂସ୍ଥାପନା, ସମାଜ ସଂସ୍କାର ବା ଦୃଷ୍ଟଦମନ ଯେଉଁଥିପାଇଁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୁଏ, ସେଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ କରିପାରିବ । ମାନବ ଛଡ଼ା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରାଣୀ ଦ୍ୱାରା ଧର୍ମ ସଂସ୍ଥାପନା ବା ସମାଜ ସଂସ୍କାର ସୟବ ନୁହେଁ । ମାନବର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ମାନବ ହିଁ ଆଦର୍ଶ ହୋଇପାରେ ।

ଜଣେ ସାଧାରଣ ରାଷ୍ଟ୍ରମୁଖ୍ୟ ମଧ୍ୟ ନିଜ ଆଇନକୁ ଘର ଘର ବୁଲି ପ୍ରଚାର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେ ମଧ୍ୟ ନିଜ ପ୍ରତିନିଧି ନିଯୁକ୍ତ କରନ୍ତି । ତେଣୁ, ସ୍ୱୟଂ ବିଧାତାଙ୍କୁ ନିଜର ବିଧାନ ଦେବାପାଇଁ ବା ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବା ପାଇଁ ପୃଥିବୀକୁ ଆସିବାର ଯଥାର୍ଥିତା ମଧ୍ୟ ନାହିଁ ।

ଏହିସବୁ କାରଣରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୁଗରେ ମାନବ ହିଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରନ୍ତି ବୋଲି ମୁସଲମାନମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ଏବଂ ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ପ୍ରତି ବେଦ ଓ ବାଇବଲ୍ର ମଧ୍ୟ ସମର୍ଥନ ରହିଛି ବୋଲି ଆମେ ଆଲୋଚନା କଲୁ ।



# ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷା

ଯେହେତୁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ଗୋଟିଏ ଦ୍ୱୀପର ଜ୍ୟୋତି ଏବଂ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷା ବା ସିଦ୍ଧାନ୍ତରେ କୌଣସି ଫରକ ନଥାଏ । ଯଦିଓ ଅଧିକାଂଶଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶହ ଶହ ବର୍ଷର ବ୍ୟବଧାନ ଥାଏ ଏବଂ ପରକ୍ଷର ସହିତ ଦେଖାସାକ୍ଷାତ୍ ମଧ୍ୟ ହୋଇନଥାଏ, ତଥାପି ସମଞ୍ଚଙ୍କର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷାରେ ଶତ ପ୍ରତିଶତ ସମାନତା ଥାଏ । ଯେପରି କୌଣସି ସରକାର ବା ରାଷ୍ଟ୍ରମୁଖ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ରାଜ୍ୟରେ ନିଜ ପ୍ରତିନିଧି ନିଯୁକ୍ତ କରନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସବୁ ରାଜ-ପ୍ରତିନିଧିମାନେ ଗୋଟିଏ ସନ୍ଧିଧାନକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରନ୍ତି, ସେହିପରି ସ୍ଥାନ ଅନୁସାରେ ଭାଷା ବଦଳେ, କିନ୍ତୁ ଈଶ୍ୱରତତ୍ତ୍ୱ ବଦଳେ ନାହିଁ ବା ମାନବିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧର ମାନଦଣ୍ଡ ବଦଳେ ନାହିଁ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ନୁହେଁ । ଯୁଗେ ଯୁଗେ ମନୁଷ୍ୟର ପ୍ରାକୃତିକ ସ୍ୱଭାବ ସମାନ ରହିଆସିଛି । ବଂଶ, ଦେଶ, ଭାଷା ଓ ବର୍ଷର ବୈଷମ୍ୟ ସତ୍ତ୍ୱେ ମଣିଷର ପ୍ରାକୃତିକ ଆବଶ୍ୟକତା, ତା' ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକର କାର୍ଯ୍ୟଧାରା ଏବଂ ତା' ମାନବସୁଲଭ ଦୋଷ ଦୁର୍ବଳତାରେ କୌଣସି ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇନାହିଁ । ତେଣୁ ତା'ପାଇଁ ପୃଥକ ପୃଥକ ଶୃଙ୍ଖଳାର କୌଣସି ଯଥାର୍ଥତା ନାହିଁ ।

ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତମାନେ ପ୍ରଥମେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନ ଦିଅନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମ ବା ଈଶ୍ୱର କିଏ, ତାଙ୍କର ଗୁଣ ଓ ମହିମା କିପରି ଅନୁପମ, ତାଙ୍କର ଶକ୍ତି କିପରି ଅସୀମ, କାହିଁକି ସେ ଆମକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରସନ୍ନ କରିବାର ବାଟ କ'ଣ—ଏହା ସେମାନେ ୟଷ୍ଟ କରନ୍ତି । ନିଜର ସ୍ରଷ୍ଟା ଓ ପାଳନକର୍ତ୍ତାଙ୍କୁ ଜାଣିବା ଓ ଚିହ୍ନିବା ମନୁଷ୍ୟର ପ୍ରଥମ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଯିଏ ତାଙ୍କୁ ଚିହ୍ନିବାରେ ଭୁଲ କରେ, ସେ ଆଉ ସବୁଥିରେ ଭୁଲ କରିବ । ଯଦି ଜଣେ ଭୃତ୍ୟ ନିଜ ମାଲିକକୁ ଜାଣି ନାହିଁ ବା ଜଣେ ପତ୍ନୀ ନିଜର ପତିକୁ ଚିହ୍ନି ନାହିଁ, ତେବେ ସେ କିପରି ତା'ର ସେବା କରିପାରିବ ? ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଜାଣିଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ବୈଦିକ ଭାଷାରେ 'ବ୍ରାହ୍ମଣ' କୁହାଯାଏ । 'ବ୍ରହ୍ମ ଜାନତି ଇତି ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ।' ଆରବୀ ଭାଷାରେ ତାକୁ 'ଆରିଫ' କୁହାଯାଏ ।

ଯଦି ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ କେଉଁ ବ୍ରହ୍ମ ? ତେବେ ବ୍ରହ୍ମସୂତ୍ର ଉତ୍ତର ଦିଏ—'ଏକମ୍ ବ୍ରହ୍ମଃ ଦ୍ୱିତୀୟ ନାଞ୍ଜି' । ବାଇବଲ୍ରେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ସେଇ କଥା କୁହନ୍ତି—

> ''ଆମମାନଙ୍କର ଈଶ୍ୱର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରଭୁ ଅଟନ୍ତି ।'' (ବାଇବଲ, ମାର୍କ ୧୨:୨୯)

ଏବଂ କୁର୍ଆନ ମଧ୍ୟ ଏହାର ସମର୍ଥନ କରି କୁହେ— ''କହିଦିଅ, ସେ ଅଲ୍ଲାହ ଏକ ଅଟନ୍ତି ।'' (କୁର୍ଆନ, ୧୧୨:୧)

ଏହାବ୍ୟତୀତ ୟହୁଦୀ, ଜୋରାଷ୍ଟାରିଆନ ଏବଂ ଶିଖିମାନଙ୍କ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥରେ ମଧ୍ୟ ଏକେଶ୍ୱରବାଦର ସମାନ ଶିକ୍ଷା ରହିଛି । ପୃଥିବୀରେ ଆସିଥିବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସମୟ ପ୍ରତିନିଧିଙ୍କର ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରଥମ ଶିକ୍ଷା । ସମୟେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ବାର୍ତ୍ତା ଦିଅନ୍ତି ଯେ, ଈଶ୍ୱର ଏକ ଏବଂ ସେଇ ହିଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ-ଜଡ଼ର ସ୍ରଷ୍ଟା ଓ ପାଳନକର୍ତ୍ତା । କେବଳ ତାଙ୍କରି କୃପା ବଳରେ ସମୟେ ଜୀବିତ । ସେ ହିଁ ଆମର ପ୍ରଭୁ, ହର୍ତ୍ତା-କର୍ତ୍ତା ଓ ଭାଗ୍ୟବିଧାତା । ଅତଏବ କେବଳ ସେ ହିଁ ଆମର ସେବା ଉପାସନାର ଅଧିକାରୀ । ସେମାନେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଉପାସନା କରନ୍ତି । ଏହାକୁ ଏକେଶ୍ୱରବାଦ ଏବଂ ଆରବୀ ଭାଷାରେ 'ଚୌହିଦ' କୁହାଯାଏ । କେବଳ ମୁସଲମାନ ନୁହନ୍ତି, ହିନ୍ଦୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆର୍ଯ୍ୟସମାଜ, ବ୍ରହ୍ମସମାଜ; ଅଲେଖ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ, ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ୟୁନିଟାରିଆନ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ, ଶିଖ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଏବଂ ୟହୁଦୀ ଓ ଜୋରାଷ୍ଟାରୀଆନମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ମଧ୍ୟ ଏକମାତ୍ର ନିରାକାର ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ଉପାସନା କରନ୍ତି ।

ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କର ଦ୍ୱିତୀୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହେଉଛି ମାନବାଧିକାର । ସେମାନେ ସମୁଦାୟ ବିଶ୍ୱକୁ ଗୋଟିଏ ପରିବାର ଏବଂ ସବୁ ମଣିଷଙ୍କୁ 'ଆଦମ'ଙ୍କ ସନ୍ତାନ 'ଆଦମୀ' ଅର୍ଥାତ୍ ମଣିଷ କୁହନ୍ତି, ଯାହାକୁ ସଂସ୍କୃତରେ 'ବସୁଧୈବ କୁଟୁୟକମ୍' କୁହାଯାଏ । କୁର୍ଆନ ଏହାକୁ ନିଜ ଭାଷାରେ କହିଛି—

''ମାନବ ସମାଜ ଗୋଟିଏ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୨:୨୧୩)

ମନୁଷ୍ୟ ଯେପରି ଅନ୍ୟର ମଙ୍ଗଳ କରିବ ଏବଂ କାହାରି ଅନିଷ୍ଟ କରିବ ନାହିଁ, ଏଥିପାଇଁ ସେମାନେ ନୀଡିନିୟମ ଦିଅନ୍ତି । ବ୍ୟକ୍ତିର ମୌଳିକ ଅଧିକାରଗୁଡ଼ିକର ସୁରକ୍ଷା ପାଇଁ ଓ ସମାଜର ଶାନ୍ତି ଓ ପ୍ରଗତି ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ସଞ୍ଜ ବିଧିବିଧାନ ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ବ୍ୟକ୍ତିର ଧନ-ଜୀବନ, ମାନ-ସମ୍ମାନ ଓ ଚରିତ୍ର ପ୍ରତି ଅନିଷ୍ଟକାରୀ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ ନିଷିଦ୍ଧ ଥାଏ । ଏହାବ୍ୟତୀତ, ନ୍ୟାୟ ଓ ନୈତିକତାର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସମୟଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ ସମାନ ଥାଏ । ସମୟେ ସତ୍ୟ, ନ୍ୟାୟ, ପ୍ରେମ ଓ ପରୋପକାରର ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ପିତାମାତାଙ୍କର ସେବା ଓ ଭକ୍ତି ମାନବାଧିକାର ତାଲିକାର ସର୍ବାଗ୍ରରେ ରହେ । ଗୁରୁଜନଙ୍କୁ ଭକ୍ତି, ଜ୍ଞାତିକୁଟ୍ୟଙ୍କୁ ସହାୟତା, ଦୀନଦୁଃଖୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଉଦାରତା ଏବଂ ଆଚାର ବ୍ୟବହାରରେ ଶିଷ୍ଟତା ଆଦିର ଶିକ୍ଷା ସବୁ ଧର୍ମଦୂତ ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ହତ୍ୟା, ଲୁଣ୍ଠନ, ଶୋଷଣ ଓ ବ୍ୟଦ୍ଧିତାର ଇତ୍ୟାଦି ସବୁ ଯୁଗରେ ନିଷିଦ୍ଧ ରହେ ଏବଂ କାମ, କ୍ରୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ, କପଟ, ଈର୍ଷା ଓ ଅହଂକାର ଆଦି ଦୂର୍ଗୁଣଗୁଡ଼ିକ ବର୍ଜନୀୟ ଥାଏ । ସଂସମ ଆଚରଣ କରିବା ପାଇଁ ସମୟେ ଉପଦେଶ ଦେଇଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଜୟୀମାନେ ସବୁ ଯୁଗରେ ସାଧୁସନୁଙ୍କ ତାଲିକାରେ ରହନ୍ତି ।

ସେମାନଙ୍କର ତୃତୀୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହେଉଛି 'ପରଲୋକବାଦ' । ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତଗଣ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଅନ୍ୟ ଏକ ଲୋକର ଅବସ୍ଥିତି ସମ୍ପର୍କରେ ମନୁଷ୍ୟକୂ ସୂଚନା ଦେଇଥାଆନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଆରବୀରେ 'ଆଖିରତ' କୁହାଯାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଯେ ଗୋଟିଏ ଉଉରଦାୟୀ ଜୀବ ଏବଂ ସଂସାରରେ କରିଥିବା କର୍ମଗୁଡ଼ିକର ସେ ଅବଶ୍ୟ ଫଳ ଭୋଗ କରିବ, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ନର୍କର (ଆରବୀରେ ଜନ୍ନତ ଓ ଜହନ୍ନମ) ବ୍ୟବସ୍ଥା କରାଯାଇଛି ବୋଲି ସେମାନେ ସତର୍କ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ନର୍କର ବିସ୍ତୃତ ବିବରଣୀ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଆନ୍ତି । ଅନିତ୍ୟ ସଂସାରର ମୋହରେ ପଡ଼ି ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କୁ ଅବଜ୍ଞା ନ କରିବାପାଇଁ ସେମାନେ ସାବଧାନ କରନ୍ତି ।

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକ ସାର୍ବଜନୀନ ସତ୍ୟ ଉପରେ ପର୍ଯ୍ୟବେଶିତ ଥାଏ ଏବଂ ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ରକୁ ପରିସରଭୁକ୍ତ କରିଥାଏ । ସଂକ୍ଷେପରେ କହିଲେ, ସେମାନେ ଗୋଟିଏ ଜୀବନଶୈଳୀର ପ୍ରଚାର କରନ୍ତି, ଯାହାକୁ ଧର୍ମ କୁହାଯାଏ । ବେଦ ଓ ବାଇବଲ୍ ଗୋଟିଏ 'ଧର୍ମମାର୍ଗ' କଥା କହିଛନ୍ତି ।<sup>(1)</sup> କୁର୍ଆନ ମଧ୍ୟ ଯୁଗେ ଯୁଗେ ଧର୍ମ ଗୋଟିଏ ରହିଛି ବୋଲି ଘୋଷଣା କରି କହିଛି—

<sup>(1)</sup> ଅଧିକ ତଥ୍ୟ ପାଇଁ ଦେଖନ୍ତୁ ଲେଖକଙ୍କର ପୁୟକ 'ଇସଲାମ ପରିଚୟ', ପୃ.୩୫-୩୬

''ସେ ତୂୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସେଇ ଧର୍ମ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଛନ୍ତି, ଯାହାର ଆଦେଶ ସେ ନୂହଙ୍କୁ ଦେଇଥିଲେ ଏବଂ ଯାହା ଆୟେ ଏବେ ତୁମପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ କରୁଅଛୁ ଏବଂ ଯାହାର ଆଦେଶ ଆୟେ ଇବ୍ରାହିମ, ମୁସା ଏବଂ ଇସା (ଯୀଶୁ)ଙ୍କୁ ଦେଇଥିଲୁ ଏବଂ ତାହା ଏହି ଯେ ଏହି ଧର୍ମରେ ଅଟଳ ରୁହ ଏବଂ ଏଥିରେ ବିଭାଜନ କରନାହିଁ ।''

#### (କୁର୍ଆନ, ୪୨:୧୩)

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମର ପ୍ରଚାର କରିଥିଲେ । ଏହାର ସୂଚନା ଦେଇ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ କୁହନ୍ତି—

''ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ମାତା ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ, କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ଧର୍ମ ଗୋଟିଏ ।''

### (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୬୫୨)

ଯଦିଓ ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମମାର୍ଗର ଶିକ୍ଷା ଦେଇଛନ୍ତି; ସେମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷାରେ କିଛି ଅସମାନତା ମଧ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ଏହା କୌଣସି ନୀତିଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ନୂହେଁ, କାରଣ ଧର୍ମର ମୌଳିକ ନୀତିନିୟମରେ କୌଣସି ଯୁଗରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏନାହିଁ । କେବଳ ଏହାର ପାଳନ ବିଧିରେ କିଛିଟା ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, କିଛି ସମୟ ନିୟମିତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୁଗରେ ଏକ ପ୍ରମୁଖ ଉପାସନା ରହିଆସିଛି । ଯେଉଁଥିରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସ୍ତୃତି କରାଯାଏ ଏବଂ ତାଙ୍କର ବାଣୀ ପାଠ କରାଯାଏ । ଆରବୀ ଭାଷାରେ ଏହାକୁ 'ସଲାତ୍' ଏବଂ ଉର୍ଦ୍ଦ୍ର ଭାଷାରେ 'ନମାଜ' କୁହାଯାଏ । ବେଦରେ ଏହାକୁ 'ଯୋଗ-ଉପାସନା' ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ୟହୁଦୀମାନେ ଏହାକୁ 'ଶେମା' (Shema) କହନ୍ତି । ଖୀଷ୍ଟିୟାନମାନଙ୍କର 'ସର୍ଭିସ' ମଧ୍ୟ ଏହି ଧରଣର ପାର୍ଥନା । ବିଭିନ୍ନ ଯୁଗରେ ଏହାର ସ୍ୱରୂପ ଓ ପାଳନ ବିଧିରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଛି । ଯୋଗ-ଉପାସନାରେ ବେଦମନ୍ତ ପାଠ କରାଯାଉଥିଲା । ୟହୁଦୀମାନଙ୍କୁ ଦୈନିକ ଦୁଇଥର ସମବେତ ପାର୍ଥନା କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଆଗଲା ଯେଉଁଥିରେ ବାଇବଲ୍ର କେତୋଟି ବାଣୀ ପାଠ କରାଯାଉଥିଲା । ସେହିପରି ନମାକରେ କ୍ରଥାନ ଆବ୍ରତ୍ତି କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଆଗଲା ଯାହା ଅସ୍ନାଭାବିକ ନୃହେଁ । ଏହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରାର୍ଥନା ଶୈଳୀରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏ । ଏହାଛଡ଼ା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଦୈନିକ ନମାଜ ଦୁଇଥର ପରିବର୍ତ୍ତେ ପାଞ୍ଚଥର କରିଦିଆଗଲା । ଏଥିରେ ମଧ୍ୟ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେବାର କିଛି ନାହିଁ, କାରଣ ବୈଦ୍ୟ ରୋଗୀ ପାଇଁ ରୋଗ ଅବସ୍ଥା ଦେଖି ଔଷଧର ମାତ୍ରା କମ୍ ବା ବେଶି କରିପାରେ । ଈଶ୍ୱର ନିଜ ଫାଇଦାପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟକୁ ପୂଜା-ଉପାସନା ବା ବ୍ରତ-ଉପବାସର ଆଦେଶ ଦେଇନାହାନ୍ତି । ମଣିଷ ତାଙ୍କର ଉପାସନା କଲେ ତାଙ୍କର ଗୌରବ ବଢ଼ିଯିବ ନାହିଁ । ଏହା ମନୁଷ୍ୟର ନିଜ ଫାଇଦା ପାଇଁ ହିଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ତେଣୁ ପ୍ରଭୁ ସେମିତି ଆଜ୍ଞା ଦେବେ, ସେବକ ସେମିତି କରିବା ଉଚିତ ।

କେବଳ ପୂଜା-ଅର୍ଚ୍ଚନାର କର୍ମକାଷ ସୟନ୍ଧୀୟ ପଦ୍ଧତି, ବିବାହ-ବିଚ୍ଛେଦର ଆଚରଣ ବିଧ, ଅପରାଧ ନିରାକରଣ ସମ୍ପନ୍ଧୀୟ ନୀତି-ନିୟମ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ କିଛିଟା ଅସମାନତା ଦେଖାଯାଏ । ଏହା ସ୍ଥାନ-କାଳ-ପାତ୍ର ବିଭେଦ ଯୋଗଁ ହ୍ଏ, ଯେପରି କୌଣସି ଦେଶର ରାଜପତିନିଧିମାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟଶୈଳୀରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥାଏ । ଯଦିଓ ସମୟ ରାଜ-ପ୍ରତିନିଧିମାନଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଏକା, କିନ୍ତ ବିଭିନ୍ ଆଞ୍ଚଳିକ ସମସ୍ୟା ଏବଂ ଏହାର ନିରାକରଣ ପାଇଁ ପୃଥକ୍ କାର୍ଯ୍ୟପନ୍କାର ଆବଶ୍ୟକତା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସେମାନଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟଧାର। ପରୟର ସହ ଅବିକଳ ସମାନ ହଏନାହିଁ । ଯେଉଁ ସମାଜରେ ଯେଉଁ ଅପକର୍ମ ବା କୁସଂଷ୍କାରର ମାତ୍ରା ଅଧିକ ଥାଏ, ସେଠାରେ ଆସିଥିବା ଧର୍ମଦୃତ ସେଇଗୁଡ଼ିକର ସଂସ୍କାର ପାଇଁ ଅଧିକ ଜୋର ଦିଅନ୍ତି । ବେଳେବେଳେ ସମାଜକ ସାମୟିକ ଭାବେ କିଛି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ମଧ୍ୟ ଦିଆଯାଇଥାଏ, ଯାହା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଧର୍ମଦୃତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ ନଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ବାଇବଲ୍ରେ ୟହୁଦୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସପ୍ତାହର ଶନିବାର ଦିନ ମାଛ ଧରିବା ନିଷିଦ୍ଧ କରାଯାଇଥିଲା, ଯାହା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ ନାହିଁ । କୁର୍ଆନ କହେ ଯେ ଏକ ଦଶ୍ଚସ୍ପରୂପ ସେମାନଙ୍କୁ ଏହି ଆଦେଶ ଦିଆଯାଇଥିଲା । ଏହା ପ୍ରାୟ ସେହିପରି, ଯେପରି କିଛି ଛାତ୍ର ଦୃଷ୍ଟାମୀ କଲେ ଶିକ୍ଷକ ଦଶ୍ୟସ୍ୱରୂପ ସେମାନଙ୍କର ହୋମ୍ୱାର୍କ ବଢ଼ାଇ ଦିଅନ୍ତି । ଏହା ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ପ୍ରଯୁକ୍ୟ ନୃହେଁ । ଧର୍ମର ଯେଉଁ ଆଚରଣବିଧି ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ, ତାକୁ ଆରବୀରେ 'ଶରିୟତ' କୁହାଯାଏ ।

# ବହୁଧର୍ମ ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ

ମନରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ଯେ ଯଦି ମଣିଷ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱର ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଧର୍ମବ୍ୟବସ୍ଥା ଦେଇଛନ୍ତି, ତେବେ ବିଶ୍ୱରେ ଏତେଗୁଡ଼ିଏ ଧର୍ମର ସୃଷ୍ଟି କିପରି ହେଲା ? ଏହା ସେହିପରି ହେଲା ଯେପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଧର୍ମରେ ବିଭାଜନ ହୋଇ ଅନେକ ଗୋଷୀ ଓ ଶାଖା ପ୍ରଶାଖା ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ବୌଦ୍ଧ, ଜୈନ, ଖ୍ରୀଷ୍ଟ, ୟହୁଦୀ, ହିନ୍ଦୁ ଓ ଇସଲାମ—ଏଗୁଡ଼ିକ ତ ଅନ୍ତତଃ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ସ୍ୱତନ୍ତ ଧର୍ମ ରୂପେ ସ୍ୱୀକୃତ ? ପୁଣି ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ବିଭାଜନ କାହିଁକି ହେଲା ? କ'ଣ ଏହା ଈଶ୍ୱର କଲେ ?

ମନୁଷ୍ୟକାତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଗୋଟିଏ ପରିବାର ପରି । ସେ ତା' ପାଇଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବିଧାନ କାହିଁକି ଦେବେ ବା ତାକୁ ନିଜେ ଖଣ୍ଡ ଖଣ୍ଡ କାହିଁକି କରିବେ ? ଏଗୁଡ଼ିକ ମଣିଷର ସୃଷ୍ଟି । ଆବାହମାନ କାଳରୁ ଈଶ୍ୱର ମଣିଷପାଇଁ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଧର୍ମମାର୍ଗ ଦେଇଛନ୍ତି । ସେହି ଗୋଟିଏ ଆଦିଧର୍ମରୁ ମନୁଷ୍ୟ ବହୁ ଧର୍ମ ସୃଷ୍ଟି କରିଛି । ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ହେଉଛି ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାର ମନମୁଖୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଏବଂ ଏଥିରେ ବ୍ୟାପକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଓ ସଂଶୋଧନ । ବିଭିନ୍ନ କାଳରେ ନିହିତ ସ୍ୱାର୍ଥ ପାଇଁ ଅସାଧୁ ଧର୍ମଗୁରୁ ଓ ପଣ୍ଡିତମାନେ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିଲେ । ଅନେକ କଥା ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ କରାଗଲା ଏବଂ ଅନେକ କଥା ସେଥିରୁ କାଢ଼ି ନିଆଗଲା । ସେମାନେ ନିଜ ଫାଇଦା ପାଇଁ ନୂଆ ନୂଆ ନିୟମ ଗଢ଼ି ଧର୍ମ ନାମରେ ପ୍ରଚଳନ କଲେ ଏବଂ ଲୋକଙ୍କୁ ମିଥ୍ୟା ଦର୍ଶନ ଓ କାଞ୍ଚନିକ କାହାଣୀର ଶିକ୍ଷା ଦେଲେ, ଯାହା ଫଳରେ ଲୋକଙ୍କର ଚିନ୍ତାଧାରାରେ ବିକୃତି ଆସିଲା । ସେମାନେ ଦିବ୍ୟଗୁନ୍ତୁକୁ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କ ପାଇଁ ଅବୋଧ୍ୟ ବୋଲି କହି ସେଥିରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଦୂରେଇ ରଖିଲେ ଏବଂ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକର ଇଚ୍ଛାମୁଡାବକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଲେ । ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ଅନେକ ମତବାଦ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା ।

ଧର୍ମରେ ରହସ୍ୟବାଦର ସୃଷ୍ଟିର ମଧ୍ୟ ଏହାହିଁ କାରଣ । ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଖୁବ୍ ସରଳ ଓ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କର ବୃଝିଲା ଭଳି ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି । ଈଶ୍ୱର ସେଭଳି ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ, ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ବୁଝିପାରିବ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ଆଦେଶ ପାଳନ ନ କଲେ ନର୍କ ଭୋଗ କରିବାକୁ ପଡ଼େ, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଈଶ୍ୱର ଦୁର୍ବୋଧ୍ୟ ବା ରହସ୍ୟମୟ କାହିଁକି କରିବେ ? ଯଦି ଈଶ୍ୱର ସେଭଳି କରନ୍ତେ, ତେବେ ମଣିଷ ନିଜ କୁକର୍ମ ସପକ୍ଷରେ ଯୁକ୍ତି ବାଢ଼ନ୍ତା । ସେ କୁହନ୍ତା— ପ୍ରଭୁ ! ମୋର ଦୋଷ କ'ଣ ? ଆପଣଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ତୁରେ ଥିବା ଜଟିଳ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱଗୁଡ଼ିକୁ ମୁଁ ବୁଝିପାରିଲି ନାହିଁ । ପଣ୍ଡିତ ଓ ଧର୍ମଗୁରୁମାନେ ମୋତେ ସେମିତି କହିଲେ ମୁଁ ସେମିତି କଲି । ତେଣୁ ମୁଁ କାହିଁକି ଦଣ୍ଡ ପାଇବି ? ତେଣୁ ବହୁ ଧର୍ମ ମଣିଷର ହିଁ ସୃଷ୍ଟି ।

ଯେଉଁମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଧର୍ମରେ ବିଭାଜନ ସୃଷ୍ଟି କଲେ କୁର୍ଆନ ସେମାନଙ୍କୁ ସାବଧାନ କରି କହିଛି—

''ଯେଉଁମାନେ ନିଜ ଧର୍ମକୁ ଖଣ୍ଡ ଖଣ୍ଡ କରିଦେଲେ ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ଦଳରେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇଗଲେ, ତୂମର ସେମାନଙ୍କ ସହ କୌଣସି ସମ୍ପର୍କ ନାହିଁ । ସେମାନଙ୍କ ବ୍ୟାପାର ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଉପରେ ନ୍ୟୟ ରହିଛି । ସେମାନେ ଯାହାକିଛି କରିଛନ୍ତି, ତାହା ସେମାନଙ୍କୁ ଜଣାଇ ଦିଆଯିବ ।''

କୁର୍ଆନ, ୬:୧୫୯



## ତୃତୀୟ ଅଧାୟ

## ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ କ'ଣ ଜଣେ ଇଶ୍ୱରଦୂତ ?

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବର କାରଣ, ସେମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ଓ ବିଶେଷତ୍ୱ ସମ୍ପର୍କରେ ଆମେ ଜାଣିଲୁ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପରମ୍ପରା ଅନୁସାରେ ପୃଥିବୀରେ ଲକ୍ଷାଧିକ ମାର୍ଗଦର୍ଶକଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଛି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ଷଦ ମଧ୍ୟ ନିଜକୁ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣେ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିଛନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆମେ ତାଙ୍କ ଦାବୀର ସତ୍ୟତା ସମ୍ପର୍କରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ଯେ ପ୍ରକୃତରେ ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଦିଷ୍ଟ ହୋଇ ଦିବ୍ୟବାର୍ଭାର ପ୍ରଚାର କରିଥିଲେ ବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନାମରେ ମିଥ୍ୟା କହିଥିଲେ । ବିଶ୍ୱର ୧୫୭କୋଟି ଜନତା ଯେଉଁ ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ପଦାଙ୍କ ଅନୁସରଣ କରନ୍ତି, ପ୍ରକୃତରେ ସେ କିଏ ?

ଘଟଣାଟି ବେଶି ପୁରୁଣା ନୁହେଁ । ତାଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବକୁ ୧୫୦୦ବର୍ଷ ମଧ୍ୟ ହୋଇନାହିଁ । ତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ଓ ଜୀବନଚରିତର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିବରଣୀ ଇତିହାସରେ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ଐତିହାସିକ ବୋସ୍ୱର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍ କୁହନ୍ତି—

''ତାଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନର ପୁଞ୍ଜାନୁପୁଞ୍ଜ ବିବରଣୀ ଆମ ନିକଟରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଛି ।''<sup>(1)</sup>

ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ବ୍ରିଟାନିକା ମଧ୍ୟ ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଲେଖିଛି---

''ସେ ଗୋଟିଏ ବୃହତ୍ ବିଶ୍ୱଧର୍ମର ଏକମାତ୍ର ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା ଯିଏ କି ଇତିହାସର ପୂର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରକାଶ ମଧ୍ୟରେ ଜୀବନଯାପନ କରିଛନ୍ତି ।''

<sup>&</sup>quot;Minute accounts of his appearance and of his daily life have been preserved to us." (Bosworth Smith, Mohammad and Mohammedanism,London, p.83)

<sup>&</sup>quot;He is the only founder of a major world religion who lived in the full light of history ..." ("Muhammad". Encyclopedia Britanica, 2010. Encyclopedia Britannica Online. 24 Dec. 2010)

ତେଶୁ ଏହା ସାହାଯ୍ୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଦାବୀର ସତ୍ୟତା ସମ୍ପର୍କରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବା ଖୁବ୍ ସହଜ ।

ଇତିହାସରୁ ଆମେ ଜାଣୁ ଯେ, ତତ୍କାଳୀନ ସମାଜର ଅଧୋଗତି ଯୋଗୁଁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ବିଚଳିତ ରହୁଥିଲେ ଏବଂ ଅନ୍ୟାୟ ଓ ଅତ୍ୟାଚାରପୂର୍ଣ୍ଣ ସମାଜ ସହ ସେ ନିଜକୁ ଖାପଖୁଆଇ ପାରୁନଥିଲେ । ତେଣୁ ସେ ଏକାନ୍ତରେ ରହିବା ପସନ୍ଦ କରୁଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ମକ୍କାଠାରୁ ପ୍ରାୟ ତିନିମାଇଲ୍ ଦୂରରେ ଥିବା 'ହିରା' ନାମକ ଏକ ପାହାଡ଼ ଗୁମ୍ଫାକୁ ଚାଲି ଯାଉଥିଲେ । ସେଠାରେ ସେ ଧାନମଗ୍ନ ରହୁଥିଲେ ଏବଂ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଉପାସନା କରୁଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ଉପାସନାର ସ୍ୱରୂପ କ'ଶ ଥିଲା, ସେ ସମ୍ପର୍କରେ ଇତିହାସରେ କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଗୁମ୍ଫା ଭିତରକୁ ଯିବାବେଳେ ସେ ସାଙ୍ଗରେ କିଛି ଖାଦ୍ୟ ଓ ପାଣି ନେଇ ଯାଉଥିଲେ ।

୬ ୧ ୦ ମସିହା ରମ୍ଜାନ ମାସର ଏକ ରାତ୍ରିରେ ଏହି ଗୁମ୍ଫା ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ ଜିବ୍ରାଇଲ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କପ୍ରତି ପ୍ରଥମ ଦୈବୀବାଣୀ ହୋଇଥିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ ସ୍ୱୟଂ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ କୁରଆନର କେତୋଟିଶ୍ଳୋକ ଆବୃତ୍ତି କରାଇଥିଲେ ।

ପତ୍ନୀ ହଜରତ ଆଇଶା କୁହନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଘଟଣା ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭୟଭୀତ ହୋଇପଡ଼ିଥିଲେ । ଘରକୁ ଫେରି ସେ ପତ୍ନୀ ଖଦିଜାଙ୍କୁ କହିଥିଲେ—''ମୋତେ ଘୋଡ଼ାଇଦିଅ ।'' ଟିକିଏ ପ୍ରକୃତିସ୍ଥ ହେଲାପରେ ସେ ହିରାଗୁମ୍ଫାରେ ଘଟିଥିବା ଅଭୂତ ଘଟଣା ବର୍ଷନା କରିଥିଲେ ଏବଂ ନିଜ ଜୀବନ ପ୍ରତି ବିପଦର ଆଖଙ୍କା ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସହ ଦୀର୍ଘ ପନ୍ଦରବର୍ଷର ଦାମ୍ପତ୍ୟ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିଥିବା ହଜରତ ଖଦିଜା, ନିଜ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଏକ ସାଧୁ ଓ ସଜୋଟ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ଭଲ ରୂପେ ଜାଣିଥିଲେ । ତେଣୁ ସେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ଦୃଢ଼ ଆଶ୍ୱାସନା ଦେଇ କହିଲେ—

''ଆଦୌ ନୁହେଁ । ମୁଁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ରାଣ ଖାଇ କହୁଛି ଯେ, ଅଲ୍ଲାହ ଆପଣଙ୍କୁ କେବେହେଲେ ଲଜିତ ହେବାକୁ ଦେବେ ନାହିଁ । ଆପଣ ତ ଆତ୍ମୀୟମାନଙ୍କ ସହିତ ଭଲ ସମ୍ପର୍କ ରଖନ୍ତି, ଦରିଦ୍ର ଓ ଅସହାୟ ଲୋକଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ଅତିଥିମାନଙ୍କର ଉତ୍ତମ ସତ୍କାର କରନ୍ତି ଏବଂ ବିପଦ ଆପଦରେ ପଡ଼ିଥିବା ଲୋକଙ୍କର ସହାୟତା କରନ୍ତି ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ.୩)

ଅର୍ଥାତ, ଆପଣ ତ ଲୋକଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କରନ୍ତି, ଈଶ୍ୱର କାହିଁକି ଆପଣଙ୍କୁ ଲାଞ୍ଚିତ ବା ଅପମାନିତ କରିବେ ? ତେଣୁ ଆପଣ ଆଦୌ ବ୍ୟଞ ହୁଅନ୍ତୁ ନାହିଁ । ତା'ପରେ ହଜରତ ଖଦିଜା ତାଙ୍କୁ ନିଜ ସମ୍ପର୍କୀୟ ଭାଇ ଓ୍ୱର୍କା ବିନ୍ ନୌଫଲଙ୍କ ପାଖକୁ ନେଇଗଲେ, ଯିଏ କି ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିଆନ୍ ଥିଲେ ଏବଂ ବାଇବଲ୍ର ଜଣେ ବିଦ୍ୱାନ ହୋଇଥିବାରୁ ଦୈବବାଣୀ ଓ ଏହାର ସ୍ୱରୂପ ସମ୍ପର୍କରେ ତାଙ୍କର ଭଲ ଜ୍ଞାନ ଥିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କଠାରୁ ହିରା ଗୁମ୍ଫାର ଘଟଣା ଶୁଣିସାରି ସେ କହିଲେ—

"ଏ ହେଉଛନ୍ତି ସେହି ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ ଜିବ୍ରାଇଲ ଯିଏ ମୁସାଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସୁଥିଲେ । ମୁଁ ଯୁବକ ଥାଆନ୍ତି ଏବଂ ସେହି ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବିତ ରୁହନ୍ତି କି ଯେତେବେଳେ ତୁମ ଲୋକମାନେ ତୁମକୁ ବିତାଡ଼ିତ କରିଦେବେ !"

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ପୁଶ୍ର କଲେ—

''ସତରେ କ'ଣ ସେମାନେ ମୋତେ ତଡିଦେବେ ?''

ଓ୍ୱରକା ହଁ କହିଲେ । ତା'ପରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଯିଏ ମଧ୍ୟ ଆପଣଙ୍କ ଭଳି ଦୈବବାଣୀ ନେଇ ଆସିଛି, ତା' ସହ ଶତ୍ରୁତା କରାଯାଇଛି । ଆଉ ଯଦି ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ବିତାଡ଼ିତ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବିତ ରହେ, ତେବେ ନିଷ୍ଟୟ ଆପଣଙ୍କୁ ଦୃଢ଼ ସମର୍ଥନ କରିବି ।''

## (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୩)

ବାଞ୍ଚବରେ ହିରା ଗୁମ୍ଫାରେ ଘଟିଥିବା ଏହି ଘଟଣାଟି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପାଇଁ ଏକ ଅଭୂତ ଓ ଅପ୍ରତ୍ୟାଶିତ ଘଟଣା ଥିଲା । ଯାହାର ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ସ୍ୱରୂପ ସେ ଭୟଭୀତ ହୋଇପଡ଼ିଥିଲେ, ଏପରିକି ତାଙ୍କ ଜୀବନ ବିପଦାପନ୍ନ ହୋଇ ପଡ଼ିଥିବାର ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । ହିରା ଗୁମ୍ଫାରେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ହୋଇଥିବା ପ୍ରଥମ ଦୈବବାଣୀ ଥିଲା— ଅସୀମ ଦୟାବାନ ଅନନ୍ତ କରୁଣାଶୀଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ

ପତ୍ ନିଜ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ନାମ ରୁଡିଆରୁ ବିଜ୍ୟ (9

- 9)
- ପଢ, ଏବଂ ତ୍ମ ପାଳନକର୍ତ୍ତା എ) ବଡ଼ ଉଦାର

ଯିଏ କଲମ ଦ୍ୱାରା (ବିଦ୍ୟାର) 8) ଶିକ୍ଷା ଦେଲେ

ଶିକ୍ଷାଦେଲେ ମାନବକୁ, ଯାହା 8) ସେ ଜାଣିନଥଲା ।

إِقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ أَ

الَّذِيْ عَلَّمَ بِالْقَلَمِ أَيْ

عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ أَنَّ

ଦ୍ୱିତୀୟ ଦୈବବାଣୀ ଅନେକ ଦିନ ପରେ ହେଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ କୁହନ୍ତି

(କ୍ରଆନ ୯୬:୧-୫)

''ମୁଁ ବାଟରେ ଯାଉଥିବା ସମୟରେ ହଠାତ୍ ଶୃନ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ଶବ୍ଦ ଶୁଣିଲି । ତେଣୁ ମୁଁ ମୁଣ୍ଡ ଟେକି ଉପରକୁ ଚାହିଁଲି ଏବଂ ଦେଖିଲି ସେହି ସୂର୍ଗଦ୍ତ ଯିଏ ହିରା ଗ୍ରମ୍ଫାରେ ମୋ ନିକଟକ୍ ଆସିଥିଲେ, ଧରିତୀ ଓ ଆକାଶ ମଧ୍ୟଭାଗରେ ଗୋଟିଏ ଚଉକିରେ ବସିଥିଲେ । ମୁଁ ଭୟରେ ଘରକୁ ଚାଲିଆସିଲି ଏବଂ କହିଲି ମୋତେ ଘୋଡାଇ ଦିଅ । ତା'ପରେ ଅଲ୍ଲାହ ମୋ ପ୍ରତି ନିମ୍ନ ଦୈବବାଶୀ କଲେ(3):

- ୧) ହେ ବସ୍ତାବୃତ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି
- ୨) ଉଠ ଏବଂ ସାବଧାନ କର
- ଏବଂ ନିଜ ପାଳନକର୍ତ୍ତାଙ୍କର എ) ମହିମା ଗାନ କର

يَّايُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴾

قُمْ فَانْذِرْ يَ

وَ رَبُّكَ فَكَمِّرْ ﴿

ସହୀ ବ୍ଞାରୀ ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୩, ତିରମିଜୀ, ହଦିସ-୩୩୨୫ (3)

- ୪) ଆଉ ନିଜ ପରିଧାନ ଶଦ୍ଧ ରଖ
- ୫) ଏବଂ ଅଶୁଦ୍ଧତାଠାରୁ ଦ୍ୱରେଇ ରହ
- ୬) ଏବଂ ଉପକାର କରନା ଅଧକ ପତ୍ୟପକାର ଆଶାରେ

୭) ଏବଂ ନିଜ ପାଳନକର୍ତ୍ତାଙ୍କ ପସନ୍ତା ପାଇଁ ଧିର୍ଯ୍ୟ ଧର ।

(କର୍ଆନ ୭୪:୧-୭)

وَ ثِيَابَكَ فَطَهِّرٌ ﴿ ﴿ فَ وَ الرُّجْزَ فَاهْجُرُ ﴿ فَ وَ لَا تَمْنُنْ تَسۡتَكُثِرُ ۖ وَ لِرَبِّكَ فَاصۡمِرُ ۚ

#### ମିଥ୍ୟାରାଦୀ ?

ଯେତେବେଳେ ମହାମାନ୍ୟ ମହନ୍ନଦଙ୍କ ପତି ଦୈବବାଣୀ ହେଲା ଯେ 'ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଆତ୍ରୀୟମାନଙ୍କୁ ସାବଧାନ କର', ସେ ଶଫା ନାମକ ଏକ ପାହାଡ ଉପରେ ଚଢି ବିଭିନ୍ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଉଚ୍ଚସ୍ପରରେ ଡାକିଲେ, ଯାହାଫଳରେ ସେମାନେ ସମୟେ ସେଠି ରଣ୍ଡ ହୋଇଗଲେ । ଯେଉଁମାନେ ନିଜେ ଆସି ନ ପାରିଲେ, ସେମାନେ କ'ଶ ହେଉଛି ଜାଣିବା ପାଇଁ ନିଜ ଲୋକ ପଠାଇଲେ । କୁରେଶ ସମ୍ପ୍ରଦାୟରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ କକା ଅବୁ ଲହବ ସହିତ ଅନ୍ୟମାନେ ମଧ୍ୟ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ । ଏହାପରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ସେମାନଙ୍କୁ କହିଲେ—''ଯଦି ମୁଁ ତୃୟମାନଙ୍କୁ କହେ ଯେ ଏହି ପାହାଡ଼ ତଳେ ଅଶ୍ୱାରୋହୀ ଶତ୍ର ତୁମମାନଙ୍କ ଉପରେ ଆକ୍ରମଣ କରିବା ପାଇଁ ଅପେକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି, କ'ଶ ତ୍ୱେମାନେ ମୋତେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବ ?'' ସମସ୍ତେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ଅବଶ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସ କରିବ୍, କାରଣ ଆପଣ କେବେ ମିଛ କହିବାର ଆମେ ଶଣି ନାହଁ।"

ଏହା ଶୁଣି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ କହିଲେ—

''ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ (ପରଲୋକର) ଏକ ଭୟଙ୍କର ବିପଦ ସମ୍ପର୍କରେ ସାବଧାନ କରୁଛି ।'' ଅବୁଲହବ (ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ କକା) ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କହିଲେ—''ତୁମ ହାତ ଛିଡ଼ିପଡୁ, କ'ଶ ଏଇଥିପାଇଁ ତୁମେ ଆମକୁ ଡାକିଥିଲ ?''

ଉପରୋକ୍ତ ଘଟଣାରୁ ଏହା ଷଷ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ ଯେ ନିଳକୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିବା ପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କ ସତ୍ୟବାଦିତା ଓ ବିଶ୍ୱସନୀୟତା ପ୍ରତି ସମାଜ ଓ ଜ୍ଞାତିକୁଟୁୟମାନଙ୍କର ସ୍ଟୁର୍ଣ୍ଣ ଆସ୍ଥା ଥିଲା । କେବଳ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ପର୍ମ୍ପରା ବିରୋଧ ହୋଇଥିବାରୁ ସେମାନେ ତାଙ୍କ କଥାର ବିରୋଧ କରୁଥିଲେ । ଏହି ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କ ଜୀବନରେ କେବେ ମିଥ୍ୟା କହି ନାହାନ୍ତି କିୟା ତାଙ୍କ ମୁହଁରୁ କେବେ ଆଧ୍ୟାତ୍କିକବାଦ ଉପରେ ଆଲୋଚନା ଶୁଣାଯାଇନଥିଲା । ସେ ଏହା ପୂର୍ବରୁ କେବେ ଈଶ୍ୱରବାଦ, ପରଲୋକବାଦ ବା ସ୍ୱର୍ଗ ନର୍କ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରୁନଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ସେ ସମାଜକୁ ନିଜ ପ୍ରତି ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିବା ବାର୍ତ୍ତା ଦେଲେ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କୂରେଶ ସମ୍ପ୍ରଦ୍ୟୟ ତାକୁ ଅଗ୍ରାହ୍ୟ କରିଦେଲା, କାରଣ ଏହା ସେମାନଙ୍କ କୌଳିକ ପ୍ରଥାର ବିରୁଦ୍ଧାଚରଣ କରୁଥିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ରଦ ସେମାନଙ୍କୁ ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଉପାସନା କରିବା ପାଇଁ କହିଥିଲେ; କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଅନେକ ଈଶ୍ୱରରେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦ୍ୟୟର ଜଣେ ଲେଖାଏଁ ଉପାସ୍ୟ ଥିଲେ ।

ନିଜର ୬୩ବର୍ଷର ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ କେବେ ସେ ମିଥ୍ୟା କହିଥିବାର ଇତିହାସରେ ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ । ଶତ୍ରୁ ହୁଅନ୍ତୁ ବା ମିତ୍ର, ସମୟେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଅତି ସଜୋଟ ଏବଂ ବିଶ୍ୱସନୀୟ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ଜାଣୁଥିଲେ । ତାଙ୍କର ଏହି ଗୁଣ ଯୋଗୁଁ ସମାଜ ତାଙ୍କୁ 'ଅଲ୍ ଅମୀନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' ଉପାଧି ମଧ୍ୟ ଦେଇଥିଲା । ଐତିହାସିକମାନେ ତାଙ୍କର ଏହି ସତ୍ୟନିଷ୍ଠାକୁ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦଙ୍କ ସତ୍ୟନିଷ୍ଠତା ବିଷୟରେ ଥୋମାସ କାର୍ଲାଇଲ କୁହନ୍ତି—

''ତାଙ୍କ ସାଥୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ନାମ ଦେଇଥିଲେ 'ଅଲ୍-ଅମୀନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' । ଜଣେ ସଚ୍ଚୋଟ ଓ ବିଶ୍ୱସନୀୟ ମଶିଷ—ସଚ୍ଚୋଟ ନିଜ କଥାରେ, ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଆଉ ବିଚାରଧାରାରେ ।''<sup>(5)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ସହୀବୃଖାରୀ ୬ଷ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ. ୨୯୩ |

<sup>&</sup>quot;His companions named him 'Al Amin. The "Faithful." A man of truth and fidelity; true in what he did, in what he spake and thought ...(Thomas Carlyle, Heros and Hero Worship, London, p.73)

### ଉଇଲିୟମ୍ ମୟଗୋମେରୀ ଓ୍ୱାଟ୍ କୁହନ୍ତି—

''ଉଭୟ ମକ୍କା ଓ ମଦିନା କାଳରେ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସମକାଳୀନ ଲୋକମାନେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଓ ସଚ୍ଚୋଟ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ଜାଣିଥିଲେ ଏବଂ ଇତିହାସ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ଜଣେ ନୈତିକ ତଥା ସାମାଜିକ ସଂୟାରକ ।''<sup>(6)</sup>

### ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୁଲ କୁହନ୍ତି—

''ତାଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ସତ୍ୟ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟର ଏକ ଦୀର୍ଘ ବିତର୍କ ଥିଲା ।''<sup>(७)</sup>

## ମେକର ଆର୍ଥର ଗ୍ଲାନ୍ ଲିଓନାର୍ଡ କୁହତ୍ତି—

''ଅଧିକନ୍ତୁ ଏହା ସତ୍ୟ, କାରଣ ସେ ସଚ୍ଚୋଟ ଥିଲେ ନିଜ ପ୍ରତି, ନିଜ ଲୋକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆଉ ନିଜ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ।''®

### ପ୍ରଫେସର ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍ କୁହନ୍ତି—

''ତାଙ୍କର ସମୟ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକ ଯଥାର୍ଥ ଓ ନ୍ୟାୟସଙ୍ଗତ ଥିଲା ଏବଂ ବୟସ ବଢ଼ିବା ସହିତ ତାଙ୍କର ସମ୍ମାନିତ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ତାଙ୍କ ପାଇଁ 'ଅଲ୍–ଅମୀନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ 'ବିଶ୍ୱସନୀୟ' ଉପାଧି ଅର୍ଜନ କରିଥିଲା ।''<sup>(9)</sup>

<sup>&</sup>quot;In both Meccan and Medinan periods Muhammad's contemporaries looked on him as a good and upright man, and in the eyes of history he is a moral and social reformer." (William Mantgomery Watt, Prophet and Statesman, London, p.234)

<sup>&</sup>quot;His whole life was one long argument for his loyalty to truth." (Stanley Lane-Poole, Studies in a Mosque, London, p.81)

<sup>&</sup>quot;True, moreover, because he was true to himself, to his people, and above all to his God." (Major Arthur Glyn Leonard, Islam: Her Moral and Spiritual Value, London, p.21)

<sup>&</sup>quot;In all his dealings he was fair and upright, and as he grew in years his honourable bearing won for him the title of Al Ameen, "the faithful." (Sir William Muir, Mahomet and Islam, p.19)

ଐତିହାସିକ **ବୋସଓ୍ଧ ସ୍ମିଥ୍** ମତ ଦିଅନ୍ତି—

''ନିଃସନ୍ଦେହ ଭାବରେ ମକ୍କାରେ ସାରାଜୀବନ ମୁହନ୍ମଦ ଋଷିତୁଲ୍ୟ ଗୁଣ ସମୂହର ଏକ ପରିପୂର୍ତ୍ତ ମଡ଼େଲ ଥିଲେ ।''<sup>(10)</sup>

ଟିକିଏ ଚିନ୍ତା କରିବା କଥା ଯେ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଜୀବନର ଚାଳିଶ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଥରେ ହେଲେ ମିଥ୍ୟା କହିନାହାନ୍ତି, ସେ ୪୦ବର୍ଷ ପରେ ହଠାତ୍ ଏତେ ବଡ଼ ମିଛ କିପରି କହିପାରିଲେ ଏବଂ ଦୀର୍ଘ ତେଇସି ବର୍ଷ କାଳ ନିଜ ଘରେ, ପରିବାର ମଧ୍ୟରେ, ସମାଜ ଆଗରେ, ଉପାସନା ଗୃହରେ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧକ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ମିଥ୍ୟାର ପ୍ରଚାର କରିଚାଲିଲେ ? ଏହା କିପରି ନ୍ୟାୟ ଯେ ଚାଳିଶି ବର୍ଷ ବୟସରେ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାବାଦୀର ଆରୋପ କରାଯାଉଛି, ତାଙ୍କ ଜୀବନ ଇତିହାସରେ ଥରେ ହେଲେ ମିଛ କହିଥିବାର ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ ? ଏହା ଏକ ମିଥ୍ୟାରୋପ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କ'ଣ ହୋଇପାରେ ?

#### ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷୀ ?

କେତେକ ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ସମାଲୋଚକ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର କ୍ଷମତାର ଉଚ୍ଚାକାଂକ୍ଷା ଥିଲା, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସେ ନିଜକୁ ଜଣେ ଧର୍ମଦୂତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କଲେ । ଯଦି କୁହାଯାଏ ଯେ, ସେ କ୍ଷମତା ବା ପ୍ରତିଷା ପାଇଁ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଦାବୀ କଲେ, ତେବେ ମନରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ ଯେ କ୍ଷମତାଲିପ୍ସୁ ବ୍ୟକ୍ତି କ'ଣ ଏମିତି ହୁଅନ୍ତି ? ସେମାନେ ଭଲ ଖାଆନ୍ତି, ମୂଲ୍ୟବାନ ପୋଷାକ ପିନ୍ଧନ୍ତି, ପ୍ରାସାଦରେ ରହିବା ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି । ସେମାନେ କ୍ଷୀର ଦୁହନ୍ତି ନାହିଁ । ହାତରେ ଲୁଗା ସିଲାଇ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାଳିପକା ଲୁଗା ପିନ୍ଧନ୍ତି ନାହିଁ , ଜୋତା ସିଲାଇ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାଳିପକା ଲୁଗା ପିନ୍ଧନ୍ତି ନାହିଁ , ଜୋତା ସିଲାଇ କରନ୍ତି ନାହିଁ କିୟା ଦିନ ଦିନ ଧରି ଭୋକ ଉପାସରେ ରୁହନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିବା ପୂର୍ବରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ସୟ୍ରାନ୍ତ ବଂଶର ଜଣେ ସଭ୍ୟ ଯୁବକ ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଜେଜେ ମକ୍କାର ଜଣେ ସର୍ଦ୍ଦାର ଥିଲେ । ତେଣୁ ସମାଜରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଯଥେଷ୍ଟ ଆଦର

\_

<sup>&</sup>quot;Mohammed himself, throughout his life at Mecca, unquestionably was a perfect model of the saintly virtues... (R. Bosworth Smith, Mohammed and Mohammedanism, London, p.145)

ଓ ସନ୍ନାନ ଥିଲା । ବରଂ ଧର୍ମଦୂତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିବା ପରେ ତାଙ୍କୁ ଅପମାନିତ କରାଗଲା, ଲାଞ୍ଚନା ଦିଆଗଲା ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ନାନା ପ୍ରକାର ଅତ୍ୟାଚାର କରାଗଲା । ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବାର ଯୋଜନା ମଧ୍ୟ କରାଗଲା, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସେ ନିଜ ଜନ୍ମସ୍ଥାନ ମକ୍କା ଛାଡ଼ି ମଦିନା ଚାଲିଯିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହେଲେ ।

ଯଦି ଯଶ ବା ସୁନାମ ତାଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହୋଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଏଥିପାଇଁ ଆହୁରି ସହଜ ଉପାୟ ଥିଲା । ସେ ନିଜକୁ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଭଳି ମହାନ ଗ୍ରନ୍ଥର ସ୍ରଷ୍ଟା ବୋଲି ଦାବି କରିପାରି ଥାଆନ୍ତେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ନାମ ସ୍ୱର୍ଷ୍ଣାକ୍ଷରରେ କାବା ପୀଠର କାନ୍ଥରେ ଚିରଦିନ ପାଇଁ ଲେଖା ହୋଇ ରହିଥାଆନ୍ତା । ଲୋକେ ତ ସୁନାମ ଅର୍ଜନ କରିବା ପାଇଁ ଅନ୍ୟର କୃତି ବା ରଚନାକୁ ନିଜର ବୋଲି କହିଦିଅନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସେ ସେମିତି କଲେନାହିଁ । ଲୋକେ କହିଲେ ଯେ, ସେ କୁର୍ଆନ ନିଜେ ଲେଖି ଦେଇଛନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଏହାକୁ ଦୃଢ଼ଭାବରେ ଅସ୍ୱୀକାର କଲେ ।

ଏହାବ୍ୟତୀତ ଏଭଳି ଜଣେ ବିଶ୍ୱପ୍ରସିଦ୍ଧ ମହାପୁରୁଷ ଯଦି ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱର ବୋଲି କହିଥାଆନ୍ତେ, ତେବେ ଅନେକ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ପୂଜା ଅର୍ଚ୍ଚନା ହୋଇଥାଆନ୍ତା । ଏହାଠାରୁ ବଳି ଅଧିକ ସନ୍ନାନ ମଣିଷ ପାଇଁ ଆଉ କ'ଶ ଥାଇପାରେ ?

ଅନେକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତି ଯଶ ବା ସନ୍ତାନ ପାଇଁ ନିଜର ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ସ୍ଥାପନ କରନ୍ତି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦ କିନ୍ତୁ ନିଜର ଚିତ୍ର ରଖିବାର ମଧ୍ୟ ଅନୁମତି ଦେଇନାହାନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଆଶଙ୍କା ଥିଲା ଯେ ଲୋକେ ତାଙ୍କ ଫଟୋକୁ ଫୁଲମାଳ ପିନ୍ଧାଇବେ ଏବଂ ତାଙ୍କର ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ନିର୍ମାଣ କରି ପୂଜା କରିବେ । ଏପରିକି ନିଜ ସମାଧିକୁ ଉପାସନା ପୀଠ ନ କରିବାକୁ ଓ ସେଠାରେ କୌଣସି ମେଳା-ମହୋସ୍ତବ ନ କରିବାକୁ ମଧ୍ୟ ସେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । (11)

ବନ୍ଧୁମାନଙ୍କ ଗହଶରେ ସେ ଏଭଳି ବସନ୍ତି ଯେ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ କିଏ ବୋଲି ଜାଣିବା କଷ୍ଟକର ହୋଇପଡୁଥିଲା l ଲୋକେ

-

<sup>(11)</sup> ଅବ୍ ଦାଉଦ, ହଦିସ ୨୦୩୭

ତାଙ୍କର ଅତ୍ୟଧିକ ପ୍ରଶଂସା କରନ୍ତୁ, ଏହା ସେ ପସନ୍ଦ କରୁନଥିଲେ । ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ସେ କହିଛନ୍ତି—

''ମେରୀଙ୍କ ପୁତ୍ର ଯୀଶୁଙ୍କର ପ୍ରଶଂସା କରାଯିବା ପରି ମୋର ମାତ୍ରାଧିକ୍ ପ୍ରଶଂସା କରନାହିଁ, ବରଂ ମୋତେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଭକ୍ତ ଓ ବାର୍ତ୍ତାବହ ବୋଲି କୃହ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୮୧୭)

ସେ ନିଜକୁ ଜଣେ ମଣିଷ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସେବକ ବୋଲି ପରିଚୟ ଦେଉଥିଲେ । ତାଙ୍କର ବିନମ୍ରତା ପ୍ରତି ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରି ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୁଲ କୁହନ୍ତି—

''ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ! ନିଜର ଲୋଭନୀୟ କାର୍ଯ୍ୟଧାର। ସହିତ ତାଙ୍କର ବିନମ୍ରତା କେତେ ମହାନ ! ଲୋକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କ ଉପରେ ଲଦି ଦିଆଯାଉଥିବା ଈଶ୍ୱରୀୟ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକ ପାଇଁ ସେ କିଭଳି ନିଜକୁ ଅଯୋଗ୍ୟ ମନେ କରୁଥିଲେ ! ତାଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ସତ୍ୟ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟର ଏକ ଦୀର୍ଘ ବିତର୍କ ଥିଲା । ତାଙ୍କ ଉପାସକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସଦାବେଳେ ଗୋଟିଏ ଉତ୍ତର ଥିଲା—ମୁଁ ଜଣେ ମଣିଷ ମାତ୍ର, ଜଣେ ମଣିଷଠାରୁ ଅଧିକ କିଛି ନୁହେଁ ।''(12)

କୌଣସି ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷ ବା ପ୍ରତିଷା ତାଙ୍କର ଆଦୌ ଲକ୍ଷ ନଥିଲା ବୋଲି ମତଦେଇ ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ୍ କୁହନ୍ତି—

''ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷ ! ସମଗ୍ର ଆରବ ଏହି ଲୋକଟି ପାଇଁ କ'ଶ କରିପାରି ଥାଆନ୍ତା ? କ'ଶ ଦେଇପାରି ଥାଆନ୍ତା ତାଙ୍କୁ ଗ୍ରୀସ୍ର ହରକ୍ୟୁଲେସ୍ଙ୍କ ରାଜମୁକୁଟ ଏବଂ ପାରସ୍ୟର ଖୁସୁମାନଙ୍କର

"It is wonderful, with his temptations, how great a humility was ever his, how little he assumed of all the god-like attributes men forced upon him. His whole life is one long argument for his loyalty to truth. He had but one answer for his worshippers, "I am no more than a man, I am only human." (Stanley Lane-Poole, Studies in a Mosque, London, p.81)

ରାଜସିଂହାସନ ଆଉ ବିଶ୍ୱର ସବୁଯାକ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ? ଏମାନେ ସମୟେ ତାଙ୍କ କ'ଣ ଦେଇପାରି ଥାଆନ୍ତେ ? ସେ ତ ମର୍ତ୍ତ୍ୟ କଥା ଶୁଶୁନଥିଲେ । ଶୁଣୁଥିଲେ କେବଳ ସ୍ପର୍ଗ ଆଉ ନର୍କର କଥା । ରାଜଗାଦୀ ହେଉ ବା ଆଧପତ୍ୟ, କେତେ ବର୍ଷ ରହିବ ? ମକା ବା ଆରବର ମଖ୍ୟ ହୋଇଯିବା ଏବଂ ଝଲମଲ କରଥବା ପଗଡିଟିଏ ପିନ୍ଧିନେବା ଦାରା କ'ଣ ମଣିଷକ ମୋକ୍ଷ ମିଳିଯାଏ । ମଁ ଏମିତି ଭାବନାହିଁ । ଏହି ପବଞ୍ଚନାର ପରିକଳ୍ପନା ଆମ ପାଇଁ ଅଗହଣୀୟ, ଅସହ୍ୟ ଏବଂ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଯୋଗ୍ୟ ।''(13) ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଐତିହାସିକ ବୋସଓର୍ଥ ସ୍ଥିଥ କ୍ହତ୍ତି-''ବାୟବରେ, ପରିସ୍ଥିତି ଚକ୍ରେ ସେ ହୋଇଯାଇଥଲେ ଶାସକ, ସେନାଧ୍ୟକ୍ଷ, ଆଇନ ପ୍ରଶେତା ତଥା ସମଗ ଆରବର ମୁଖ୍ୟ ବିଚାରପତି; କିନ୍ତୁ ଏହାପୂର୍ବରୁ ଓ ପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ଥିଲେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜଣେ ସାଧାରଣ ବାର୍ତ୍ତାବହ, ଯିଏ ଏକନିଷ ହଦୟରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତା ପଦାନ କର୍ଥଲେ ଏବଂ ଯଥାଶକ୍ତି ତାଙ୍କର ଆଜ୍ଞା ପାଳନ କରୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ କେବେହେଲେ ନିଜକ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜଣେ ଦୂର୍ବଳ ଓ ଅପରାଧୀ ସେବକଠାରୁ ଅଧିକ

\_

କିଛି ମନେ କରୁ ନଥିଲେ ।''(14)

<sup>&</sup>quot;Ambition! What could all Arabia do for this man; with the crown of Greek Heraclius, of Persian Chosroes, and all crowns in the Earth—what could they all do for him? It was not of the Earth he wanted to hear tell; it was of the Heaven above and of the Hell beneath. All crowns and sovereignties whatsoever, where would they in a few brief years be? To be Sheik of Mecca or Arabia, and have a bit of gilt wood put into your hand—will that be one's salvation? I decidedly think, not. We will leave it altogether, this impostor hypothesis, as not credible; not very tolerable even, worthy chiefly of dismissal by us." (Thomas Carlyle, Heros and Hero Worship, London pp.76-77)

He became indeed, by the force of circumstances, general and ruler, lawgiver and judge of all Arabia; but above all and

ତେଣୁ ଯଶ, ଖ୍ୟାତି ବା କ୍ଷମତା ପାଇଁ ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଦାବି କରିଛନ୍ତି, ଏହା ବିଶ୍ୱାସଯୋଗ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହା ଏକ ଅଭିସନ୍ଧିମୂଳକ ମିଥ୍ୟାରୋପ ।

#### ଲୋଭୀ ?

ଦ୍ୱିତୀୟ ସୟାବ୍ୟ କାରଣ ହେଉଛି ଧନ । ହୁଏଡ ଧନସମ୍ପଭି ଲାଳସାରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ନିଜକୁ ଜଣେ ଇଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ମିଥ୍ୟା ଦାବି କରିଥାଇପାରନ୍ତି ବୋଲି କେହି କେହି ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ିପାରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏହା ମଧ୍ୟ ସୟବ ନୁହେଁ । କାରଣ ସେ ସମୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଜଣେ ଧନୀ ବ୍ୟବସାୟୀ ମହିଳାଙ୍କ ସ୍ୱାମୀ ଥିଲେ ଏବଂ ଜଣେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବ୍ୟବସାୟୀ ରୂପେ ନିଜକୁ ପ୍ରମାଣିତ କରିସାରିଥିଲେ । ଜୀବନର ସବୁ ସୁଖ ସ୍ୱାଚ୍ଛନ୍ଦ୍ୟ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପଲବ୍ଧ ଥିଲା ଏବଂ ଆର୍ଥିକ ଅବସ୍ଥା ଖୁବ୍ ସ୍ୱଚ୍ଛଳ ଥିଲା । ଆମେ ଇତିହାସରୁ ଜାଣିବାକୁ ପାଉ ଯେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ପଦ ପାଇଲା ପରେ ସେ ଦାରିଦ୍ର୍ୟ ଜୀବନ ନିର୍ବାହ କଲେ । ଅନେକ ସମୟରେ ଘରେ ଚୁଲି ଜଳୁନଥିଲା ଏବଂ ପରିବାର ଉପାସ ରହୁଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ହକରତ ଆଈଶା କୁହନ୍ତି ଯେ, ବେଳେବେଳେ ଦୁଇ ଦୁଇ ମାସ ଘରେ ଚୁଲି ଜଳୁ ନଥିଲା, କାରଣ ରୋଷେଇ ପାଇଁ ଘରେ କିଛି ରହୁନଥିଲା । ସେମାନେ ଖଳୁରୀ ଓ ପାଣି ଦ୍ୱାରା ଭୋକ ମେଣ୍ଟାଉଥିଲେ । ପଡୋଶୀମାନେ ବେଳେବେଳେ କିଛି କ୍ଷୀର ଦେଇଦିଅନ୍ତି । (ସହୀ ବ୍ୱଖାରୀ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୭୪୧)

ସେ ଖକୁରୀପତ୍ର ବା ଚମଡ଼ା ବିଛଣାରେ ଶୋଉଥିଲେ । ଯାହାକିଛି ଉପହାର ସ୍ୱରୂପ ମିଳୁଥିଲା, ତାକୁ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟକୁ ଦେଇ ଦେଉଥିଲେ । ଜଣେ ଧନଲୋଭୀ ବ୍ୟକ୍ତି କ'ଶ ସବୁ କିଛି ଦାନ କରିଦିଏ ? ଏଇ ହେଉଛି ତାଙ୍କର ଦାରିଦ୍ୟୁ ଓ ବଦାନ୍ୟତାର କାହାଣୀ । ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଏକ ସଷ୍ଟ ଚିତ୍ର ଦେଇ ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ବ୍ରିଟାନିକାର ଲେଖକ ଲେଖିଛନ୍ତି—

\_

before all, he was still a simple prophet delivering God's message in singleness of heart, obeying, as far as he could, God's will, but never claiming to be more than God's weak and erring servant. (R. Bosworth Smith, Mohammed and Mohammedanism, London, p.106)

''ତାଙ୍କର ଚରିତ ଚିତ୍ଣ କର୍ଥବା ବିଶେଷ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି-ବିନୟ ଓ ଦାରିଦ୍ୟ, ବଦାନ୍ୟତା ଓ ଉଦାରତା ଏବଂ ସାଧିତା ଓ ସଚ୍ଚୋଟତା । ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟଙ୍କ ପରି ମୁହନ୍ନଦ ଆଧାତ୍ୱିକ ଦାରିଦ୍ୟୁକ ପସନ୍ଦ କରଥଲେ ଏବଂ ଦୀନଦରିଦ୍ମାନଙ୍କର ଅତି ନିକଟତର ମଧ୍ୟ ଥଲେ । ଏପରିକି ଗୋଟିଏ ବିଶାଳ ବିଶ୍ୱର ଅଧିପତି ହୋଇଯିବା ପରେ ମଧ୍ୟ ସେ ଅତି ସରଳ ଜୀବନଯାପନ କରଥଲେ ।''<sup>(15)</sup>

ମକାର ସର୍ଦ୍ଦାରମାନେ ଥରେ କକା ଅବ୍ ତାଲିବଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କୁ ପ୍ରୟାବ ଦେଲେ ଯେ ଯଦି ସେ ତାଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାର ପଚାର ତ୍ୟାଗ କରିଦିଅନ୍ତି. ତେବେ ସେମାନେ ତାଙ୍କ ଅଜସ ଧନସମ୍ପତ୍ତି ଦେବେ ଏବଂ ମକାର ସର୍ଦ୍ଦାର କରିଦେବେ ।<sup>(16)</sup> ପଞ୍ଚାବଟି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଥଲା । ଜଣେ ଧନ ବା ପତିଷାଲୋଢୀ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଇଁ ଏଭଳି ପଞ୍ଜାବ ଏକ ସ୍ୱବର୍ଷ ସ୍ୱଯୋଗ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ଜଦଙ୍କର ଉତ୍ତର ଶୁଣନ୍ତୁ । ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ଯେ, ଯଦି ସେମାନେ ମୋ ଡାହାଣ ହାତରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ବାମ ହାତରେ ଚନ୍ଦ୍ର ଆଣି ରଖିଦିଅନ୍ତି, ତେବେ ମଧ୍ୟ ମୃତ୍ୟୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ମୋ ଲକ୍ଷ୍ୟର ପଛକ ହଟିବି ନାହିଁ ।<sup>(17)</sup> ତେଣ ଧନସମ୍ପତ୍ତି ଲାଳସାରେ ବା କ୍ଷମତା ଲୋଭରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ମଦ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଦୃତ ବୋଲି ଦାବି କରିଥିଲେ ବୋଲି କହାଯାଇ ନ ପାରେ l

ତେବେ କେଉଁ କାରଣରୁ ସେ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ଧର୍ମକୁ ଗ୍ରହଣ କଲେନାହିଁ ? ନିଜ ପରିବାର ସହ ସୁଖଶାନ୍ତିରେ ନ ରହି କାହିଁକି ସେ ଏକ ସଂଘର୍ଷପୂର୍ତ୍ତ

<sup>(15)</sup> "The virtues that characterize him are humility and poverty, magnanimity and nobility, and sincerity and truthfulness. Like Jesus Christ, Muhammad loved spiritual poverty and was also close to the economically poor, living very simply even after he had become "the ruler of a whole world." ("Muhammad." Encyclopædia Britannica Ultimate Reference Suite, Chicago, 2011)

Martin Lings, Muhammed—His Life from Earlier Sources, pp. 60-61.

**<sup>(17)</sup>** Sirat Ibn Histan, Al-Falah Foundation, Cairo, p. 44.

ଦାରିଦ୍ୟ ଜୀବନକୁ ଆଦରି ନେଲେ ? ତାଙ୍କ ବନ୍ଧୁମାନଙ୍କୁ ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ଦିଆଗଲା, ହତ୍ୟା କରାଗଲା, ନିଜ ଜନ୍ମମାଟିରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ତଡ଼ି ଦିଆଗଲା । ଯୁଦ୍ଧ ଓ ରକ୍ତପାତ ମଧ୍ୟ ହେଲା । ତଥାପି କାହିଁକି ସେ ନିଜ ବିଚାର ବଦଳାଇଲେ ନାହିଁ ବା ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟ ବନ୍ଦ କଲେନାହିଁ । ଏହାର ଉତ୍ତରରେ ସେ କୁହନ୍ତି ଯେ ସେ ନିଜ ଇଚ୍ଛାରେ ନୂହଁ, ବରଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଦିଷ୍ଟ ହୋଇ ତାଙ୍କ ଧର୍ମର ପୁନଃସ୍ଥାପନା କରୁଛନ୍ତି ।

ଏଭଳି ଜଣେ ସଜୋଟ ଓ ସୁଗୁଣସମ୍ପନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତି ଯଦି ନିଜ ପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ ହୋଇଥିବାର ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି ଏବଂ ସବୁ ପ୍ରକାରର ବାଧାବିଘ୍ନ ସତ୍ତ୍ୱେ ନିଜ ଲକ୍ଷ୍ୟରେ ତାଙ୍କୁ ଅଟଳ ରହିବାର ଦେଖାଯାଏ, ତେବେ ଏହାକୁ ହାଲୁକା ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରିନେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ତାଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ପରୀକ୍ଷା କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦାବି ସପକ୍ଷରେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ପ୍ରମାଣ ଅଛି ନା ନାହିଁ, ତାହା ଦେଖିବା ଉଚିତ । ଏବେ ଆସନ୍ତୁ, ଆମେ ଏ ବିଷୟରେ ଟିକିଏ ବିୟ୍ତତ ଭାବରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ।

## ନିଖୁଣ ଚରିତ୍ର

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ସମାଜକୁ ନିକର ଚାରିତ୍ରିକ ପ୍ରମାଣ ଦିଅନ୍ତି । ସେମାନେ ନିଜ ସାଧୁତା ଓ ଚାରିତ୍ରିକ ସ୍ୱଚ୍ଛତା ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରମାଣ ଦିଅନ୍ତି ଯେ ସେମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଆଦିଷ୍ଟ ପୁରୁଷ । ସେମାନଙ୍କର ନିର୍ମଳ ଚରିତ୍ର କହିଦିଏ ଯେ ଏମାନେ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ନୁହନ୍ତି । ଏକ ନିଖୁଣ ଚରିତ୍ରର ସ୍ୱାମୀ ହିଁ ଅନ୍ୟର ଚରିତ୍ର ଗଠନ କରିପାରେ । କୌଣସି ସାଧାରଣ ଚରିତ୍ରର ବ୍ୟକ୍ତି ମଣିଷର ବିଶ୍ୱାସକୁ ବଦଳାଇଦେବାରେ ସମର୍ଥ ହୁଏନାହିଁ । କଣେ ମିଥ୍ୟାବାଦୀ, ଭଣ୍ଟ, ଲମ୍ପଟ ବା ଦୃଷ୍ଟ ସ୍ୱଭାବର ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ବୁଦ୍ଧିମାନମାନେ ଆଦର୍ଶ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଅନ୍ୟକୁ ସଦୂପଦେଶ ଦେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜେ ମଧ୍ୟ ସେହି ମାର୍ଗରେ ଚାଲୁଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ତା' ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବ, ଆତ୍ନୀୟସ୍ୱଜନ ଏବଂ ତା' ସମାଜ ନିକଟରେ ସେ ଜଣେ ନିଖୁଣ ଚରିତ୍ରର ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ଗ୍ରହଣୀୟ ହୋଇଥିବା ଦରକାର । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ସେ କେତେ ଉଚ୍ଚଳୋଟୀର ଥିଲା ଏବଂ ତାଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଯେ କେତେ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ଥିଲା, ଏହା ଆମେ ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଇତିହାସର ଆଲୋକରେ ଆଲୋଚନା କରିସାରିଛୁ । ଏଠାରେ ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ ।

ଏଠାରେ ଆମେ ଦେଖିବା ଯେ କେତେ ସହଜରେ ସେ ଅନ୍ୟର ହୃଦୟକୂ ଜୟ କରିପାର୍ଥିଲେ ।

ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଯେଉଁମାନେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ କଥାକୁ ସତ୍ୟ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରିନେଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କଲେ, ସେମାନେ ଥିଲେ ତାଙ୍କର ଅତି ନିକଟ ସମ୍ପର୍କୀୟ—ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ, ତାଙ୍କ ସେବକ, ତାଙ୍କ ପରମ ମିତ୍ର ଏବଂ ତାଙ୍କ କକାଙ୍କ ପୁଅ । ଏମାନେ ତାଙ୍କୁ ଅତି ନିକଟରୁ ଦେଖିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ହାବଭାବ, ଚାଲିଚଳଣ, ଆଚାର ବ୍ୟବହାର ଏବଂ ତାଙ୍କ ଚିନ୍ତାଧାରା ସହ ସେମାନେ ଖୁବ୍ ପରିଚିତ ଥିଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ରର କୌଣସି ଦିଗ ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଲୁଚି ରହିନଥିଲା । ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ହୁଏତ କିଛି ସମୟ ଅଭିନୟ କରି ବାହାର ଲୋକଙ୍କୁ ପ୍ରତାରଣା କରିପାରେ; କିନ୍ତୁ ନିଜ ଘରଲୋକଙ୍କୁ ସେ ପ୍ରତାରିତ କରିପାରେ ନାହିଁ, କାରଣ ସେମାନେ ତା' ଅସଲ ରୂପକୁ ଭଲ ରୂପେ ଚିହ୍ନି ଥାଆନ୍ତି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଏହି ସମ୍ପର୍କୀନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବିନା ଦ୍ୱିଧାରେ ତାଙ୍କ କଥାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିନେବା ଏବଂ ନିଜର କୌଳିକ ଧର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରିଦେବା ଏହାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ ଦିଏ ସେ, ସେମାନେ ତାଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା କେତେଦୃର ପ୍ରଭାବିତ ଥିଲେ ।

ମାର୍କସ ଡଡ୍ସ ବାଇବଲର ଜଣେ ଅଧ୍ୟାପକ ଏବଂ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱବିତ୍ । ଇସ୍ଲାମର ଜଣେ ସମାଲୋଚକ ହୋଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ନିଖୁଣ ଚରିତ୍ରର ପ୍ରମାଣ ଉପସ୍ଥାପନ କରି କୁହନ୍ତି—

"ତାଙ୍କ ସଚ୍ଚୋଟତାର କ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ ହେଉଛି ଏହି ଯେ, ତାଙ୍କର ପ୍ରଥମ ଓ ଅତି ବିଶ୍ୱୟ ଶିଷ୍ୟମାନେ ଥିଲେ ତାଙ୍କ ନିଜ ଘରଲୋକ ତଥା ତାଙ୍କ ପରିଚିତ ଲୋକ, ଯେଉଁମାନେ ସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ତାଙ୍କୁ ଟିକିନିଖି ଭାବରେ ପରୀକ୍ଷା କରିଥିଲେ— ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ, ସେବକ, ପୁତୁରା ଓ ଶ୍ୱଶୁର । ଏମାନେ ଚରିତ୍ରବାନ ଥିଲେ ଏବଂ ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ଏକ ସ୍ଥାନ ଥିଲା ।" (18)

"It is a striking proof of his sincerity that his earliest and most devoted disciples were those of his own household, and his familiars, who had known him in all circumstances and scanned him in all

\_

ସର୍ବପ୍ରଥମେ ପତ୍ନୀ ହଜରତ ଖଦିକା ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କଲେ । ହଜରତ ଖଦିଜାଙ୍କ ବୟସ ସେତେବେଳେ ପଞ୍ଚାବନ ବର୍ଷ ଥିଲା ଏବଂ ସେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ ସହ ଦୀର୍ଘ ପନ୍ଦରବର୍ଷ ବିତାଇଥିଲେ । ତେଣୁ ତାଙ୍କର କୌଣସି ଦୁର୍ବଳତା ତାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିପଥରୁ ଲୁଚି ଯାଇଥିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ବିନା ଦ୍ୱିଧାରେ ସେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କ କଥା ମାନି ନିଜର ବିଶ୍ୱାସ ବଦଳାଇଦେଲେ ।

କଣେ ସ୍ତୀ ନିଜ ସ୍ୱାମୀକୁ ଯଥେଷ ସମ୍ମାନ ଦେଇପାରେ, ଅଗାଧ ଭକ୍ତି କରିପାରେ, ତା'ର ଭଲମନ୍ଦ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହଯୋଗ ମଧ୍ୟ କରିପାରେ; କିନ୍ତୁ ସ୍ୱାମୀ କଥାରେ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନିଜର କୌଳିକ ଧର୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବା ସହଜ ନୁହେଁ । ଯେହେତୁ ହଜରତ ଖଦିଜା ନିଜ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ନିରାଟ ସତ୍ୟବାଦୀ ଓ ଅତି ଚରିତ୍ରବାନ ବୋଲି ଜାଣିଥିଲେ, ତେଣୁ ସ୍ୱାମୀ ଯେ ମିଛ କହୁନାହାନ୍ତି, ଏ ବିଷୟରେ ସେ ଦୃଢ଼ିନିୟିତ ଥିଲେ ।

ଅନ୍ୟ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ହେଲେ ତାଙ୍କ ସେବକ ହଳରତ **ଜିବଦ୍ ବିନ୍**ହାରିସା । ସେ ପନ୍ଦରବର୍ଷ ଧରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଘରେ ସେବା କରି ଆସିଥିଲେ ଏବଂ ମାଲିକଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଥିଲେ । ଜଣେ ଭୃତ୍ୟ ବା କର୍ମଚାରୀ ମାଲିକ ପ୍ରତି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଶ୍ୱୟ ହୋଇପାରେ, ଦିନରାତି ତା' ସେବା କରିପାରେ, ତାକୁ ଯଥେଷ୍ଟ ସନ୍ନାନ ଦେଇପାରେ, କିନ୍ତୁ ମାଲିକର ଏକ ନୂତନ ଧର୍ମକୁ ନିଜ ଧର୍ମ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିନେବା ବହୁତ କଷ୍ଟକର । ଅବଶ୍ୟ ସେ ନିଜ ମାଲିକଙ୍କଠାରେ ଦିବ୍ୟଗୁଣର ଝଲକ ପାଇଥିବେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମିଥ୍ୟା କହିବା ସୟବ ନୁହେଁ ବୋଲି ଦୃଢ଼ ନିଣ୍ଡିତ ଥିବେ, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ସ୍ୱାକାର କରିନେଲେ । ହଳରତ ଜୈଦ ନିଜ ମାଲିକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କିଭଳି ପ୍ରଭାବିତ ଥିଲେ, ତାହା ଗୋଟିଏ ଘଟଣାରୁ ସଷ୍ଟ ଜଣାପଡ଼େ ।

ହଜରତ ଜୈଦଙ୍କୁ ସେତେବେଳେ ତିରିଶି ବର୍ଷ । ତାଙ୍କ ବାପା ଓ ଦାଦା ତାଙ୍କୁ ଘରକୁ ନେଇଯିବା ପାଇଁ ଆସି ପହଞ୍ଚିଲେ ଏବଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ କହିଲେ ଯେ, ଆମେ ଜୈଦ୍ଙ୍କୁ ନେଇଯିବା ପାଇଁ ଆସିଛୁ, ତାଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତୁ ।

\_

moods—his wife, his slave, his cousin, his father-in-law the latter themselves men of character and position." (Marcus Dods, Mohammed, Buddha and Christ, London, p.21)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ଯେ, ଠିକ୍ ଅଛି, ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଡାକିଦେଉଛି । ଯଦି ସେ ତୁମ ସାଙ୍ଗରେ ଯିବାପାଇଁ ଚାହେଁ ତ ଯାଇପାରେ । ତା'ପରେ ସେ ଜୈଦ୍ଙ୍କୁ ଡାକି ପଚାରିଲେ—ତୁମ ବାପା ତୁମକୁ ନେବାପାଇଁ ଆସିଛନ୍ତି, ଯଦି ତୁମେ ଯିବାକୁ ଚାହଁ, ତେବେ ଯାଇପାର । ଜୈଦ୍ଙ୍କ ବାପା ଓ ଦାଦା ମଧ୍ୟ ତାକୁ ସାଙ୍ଗରେ ଘରକୁ ଯିବାପାଇଁ ଡାକିଲେ । କିନ୍ତୁ ନିଜ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ତାଙ୍କୁ ଏଭଳି ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥିଲା ଯେ, ସେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୟଦଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ନିଜ ବାପାଙ୍କ ସହ ଯିବାକ୍ ସଷ୍ଟ ମନା କରିଦେଲେ ।

ଆଉ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ହେଲେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପରମ ମିତ୍ର ହକରତ ଅବୁବକର ସିଦ୍ଦିକ । ଦୀର୍ଘ କୋଡିଏ ବର୍ଷ କାଳ ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଘନିଷ ବନ୍ଧୁତ୍ୱ ଥିଲା । ଏକାଠି ଖିଆ-ପିଆ, ବସା-ଉଠା ହେଉଥିଲା, ତେଣୁ ସେ ବନ୍ଧୁଙ୍କୁ ଅତି ନିକଟରୁ ଦେଖିଥିଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ସହ ଭଲରୂପେ ପରିଚିତ ଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ତାଙ୍କୁ କହିଲେ ଯେ, ଈଶ୍ୱର ତାଙ୍କପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ଧର୍ମଦୂତ ନିଯୁକ୍ତ କରିଛନ୍ତି, ସେ ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ବିନା ଦ୍ୱିଧାରେ ଏହା ସତ୍ୟ ବୋଲି ମାନିନେଲେ ଏବଂ ନିଜ ଧର୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେଲେ । ଜଣେ ବନ୍ଧୁ, ବନ୍ଧୁ ପାଇଁ ବହୁତ କିଛି କରିପାରେ ଏବଂ ଦରକାର ପଡ଼ିଲେ ତା' ପାଇଁ ଜୀବନ ମଧ୍ୟ ଦେଇପାରେ । କିନ୍ତୁ ବନ୍ଧୁ କଥାରେ ନିଜ କୌଳିକ ଧର୍ମ ତ୍ୟାଗ କରି ଏକ ନୂତନ ଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିନେବା ସହଜ କଥା କୁହେଁ । କୋଡିଏ ବର୍ଷର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ସମ୍ପର୍କ ମଧ୍ୟରେ ସେ ନିଜ ବନ୍ଧୁଙ୍କୁ ଏଭଳି ସାଧୁ ଓ ସଚ୍ଚୋଟ ମନେ କରୁଥିଲେ ଯେ ଏଭଳି ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧି ହେବା କୌଣସି ବଡ଼ କଥା ନୁହେଁ ବୋଲି ତାଙ୍କର ଦୃଢ଼ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲା ।

ନିଜର ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୂହନ୍ନଦ ମଣିଷର ମନକୁ ଜିଶି ପାରୁଥିଲେ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଗୀବ୍ କୁହନ୍ତି—

''ଆମ ପାଇଁ ଏହା କହିବା ଅନାବଶ୍ୟକ ଯେ ମୁହନ୍ନଦ ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ହୃଦୟକୁ ନିଜ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଜୟ କରିଥିଲେ । ଏହା ହୋଇ ନଥିଲେ ସେମାନେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ କଥା ପ୍ରତି କୌଣସି ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ ନ ଥାଆନ୍ତେ ।''<sup>(19)</sup>

"For us it goes without saying that the hold which Mohammed gained over the wills and affections of his Companions was due to

ମ୍ୟାଜିକ୍ ଭଳି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଅଗଣିତ ହୃଦୟ ଜୟ କରି ଚାଲିଲେ । ମାତ୍ର ୨୩ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଲକ୍ଷାଧିକ ଲୋକଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଜୀବନଶୈଳୀରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିବା ସହ ଏକ ବିଶାଳ ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ଗଢ଼ିଦେବା ଭଳି ଚମତ୍କାର କ'ଣ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସହାୟତା ବିନା ସୟବ ? ଐତିହାସିକ ବୋସଓାର୍ଥ ସିଥ ଏହା ଉପରେ ଆଲୋକପାତ କରି କହନ୍ତି—

''ଏକ ସ୍ଥାୟୀ ସେନା ବିନା, ନିରାପତ୍ତାରକ୍ଷୀ ବିନା, ରାଜପ୍ରାସାଦ ବିନା ଏବଂ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରାଜସ୍ୱ ବିନା ନ୍ୟାୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଶାସନ କରିଛି ବୋଲି ଯଦି କାହାରି କହିବାର ଅଧିକାର ଥାଏ, ତେବେ ସେ ହେଉଛନ୍ତି ମୁହନ୍ନଦ, କାରଣ କୌଣସି ସାଧନ ବା ସହାୟତା ନଥାଇ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ସବୁକିଛି କରିପାରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥଲା ।''(20)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱର ମୂଲ୍ୟାଙ୍କନ କରି ଫରାସୀ ଐତିହାସିକ ଆଲ୍ଫୋନ୍ସ ଡି. ଲାମର୍ଟାଇନ୍ କୁହନ୍ତି—

'ଯଦି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟର ମହାନତା, ସାଧନର ଅଭାବ ଆଉ ବିସ୍ମୟକର ପରିଣାମ ମଣିଷର ପ୍ରତିଭାକୁ ମାପିବା ପାଇଁ ତିନିଗୋଟି ମାନଦଣ୍ଡ ହୁଏ, ତେବେ ଆଧୁନିକ ଇତିହାସରେ କୌଣସି ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସହ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ତୁଳନା କରିବାର ସାହସ କିଏ କରିପାରିବ ?''<sup>(21)</sup>

the influence of his personality. Without that they would have paid little heed to the claims of the Prophet." (H.A.R. Gibb, Mohammedanism, An Historical Survey, New York, 1962, pp.33-34)

"Without a standing army, without a body guard, without a palace, without a fixed revenue, if ever any man had the right to say that he ruled by a right Divine, it was Mohammed; for he had all the power without its instruments and without its supports." (R. Bosworth Smith, Mohammed and Mohammedanism, London, p.235)

-

<sup>&</sup>quot;If greatness of purpose, smallness of means, and astounding results, are the three criteria of human genius, who could dare to

ଏଭଳି ମହାପୁରୁଷଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିବା ବୋଧହୁଏ ଯଥାର୍ଥ ହେବ ବୋଲି ମତଦେଇ ଐତିହାସିକ ତଥା ନ୍ୟୁୟର୍କ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଅଧ୍ୟାପକ ଜନ୍ ଉଇଲିୟମ୍ ଡ୍ରାପର୍ କୁହନ୍ତି—

''ଏକ ତୃତୀୟାଂଶ ମାନବ ଜଗତକୁ ସେମାନଙ୍କ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରୁଥିବା ବହୁ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ଏହି ଧର୍ମାଧୀଶ ବୋଧହୁଏ 'ଈଶ୍ୱରଦୂତ' ପଦବୀର ଯଥାର୍ଥତା ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛନ୍ତି ।''<sup>(22)</sup>

## ସମ୍ରାଟ ହର୍କ୍ୟୁଲେସ୍ ଏବଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ

ରୋମର ସମ୍ରାଟ ହର୍କ୍ୟୁଲେସ (୫୭୫-୬୪୧)ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମାବଲୟୀ ଏବଂ ବିଜ୍ଞ ବ୍ୟକ୍ତି ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ସତ୍ୟତା ସୟନ୍ଧରେ ପରୀକ୍ଷା ଇସ୍ଲାମ ଇତିହାସର ଏକ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଘଟଣା ।

୬ ୨ ୮ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ହର୍କ୍ୟୁଲେସ୍ଙ୍କ ନିକଟକୁ ଏକ ପତ୍ର ଲେଖି ତାଙ୍କୁ ଇସଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିବା ପାଇଁ ଆମନ୍ତିତ କରିଥିଲେ ।<sup>(23)</sup> ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ପ୍ରକୃତରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କି ନୁହେଁ, ଏହା ଭଲରୂପେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବା ପାଇଁ ସମ୍ରାଟ ସ୍ଥିର କଲେ ।

ଅବୁ ସୁଫିୟାନ ବିନ୍ ହରବ ନାମକ ମକ୍କାର ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ କି ସେତେବେଳେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ଜଣେ ବଡ଼ ଶତ୍ରୁ ଥିଲେ, ସେହି ସମୟରେ ବ୍ୟବସାୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପାଲେଷ୍ଟାଇନ୍ ଯାଇଥିଲେ ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପତ୍ର ପାଇବାପରେ ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ଅବୁ ସୁଫିୟାନ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସାଥିମାନଙ୍କୁ ନିଜ ଦରବାରକୁ ଡକାଇଲେ । ତେଣୁ ସେମାନେ

compare any great man in modern history with Muhammad...?" (Alphonse De Lamartine, Histoire De La Turquie, Paris)

<sup>&</sup>quot;To be the religious head of many empires, to guide the daily life of one-third of the human race, may perhaps justify the title of a Messenger of God". (John William Draper, History of the Intellectual Development of Europe, London, p.330)

Dictionary of Islam, J. P. Hughes, London, 1885, P.-173.

କେରୁକେଳମରେ ହର୍କ୍ୟୁଲେସଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ କରିବା ପାଇଁ ପହଞ୍ଚଲେ । ବରିଷ ପଦାଧିକାରୀମାନେ ଦରବାରରେ ଉପସ୍ଥିତ ଥାଆନ୍ତି । ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ନିଜର ଅନୁବାଦକ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବୁ ସୁଫିୟାନ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସାଥିମାନଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ—

''ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଦାବି କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଅତି ନିକଟ ସମ୍ପର୍କୀୟ କେହି ଅଛନ୍ତି ?''

ଅବୁ ସୁଫିୟାନ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ମୁଁ ତାଙ୍କର ନିକଟ ସମ୍ପର୍କୀୟ ।'' ତେଣୁ ସମ୍ରାଟ ତାଙ୍କୁ ନିଜ ପାଖକୁ ଡାକିଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସାଥିମାନଙ୍କୁ ପଛରେ ଛିଡ଼ା ହେବାପାଇଁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । ସେ ନିଜ ଅନୁବାଦକକୁ କହିଲେ ଯେ ସବୁ ସୁଫିୟାନଙ୍କୁ କେତୋଟି ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବା ପାଇଁ ଚାହାନ୍ତି ଏବଂ ଯଦି ସେ କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ମିଛ କହନ୍ତି ତେବେ ତାଙ୍କ ସାଥିମାନେ ସଂଶୋଧନ କରିବେ । ଅବୁ ସୁଫିୟାନ କୁହନ୍ତି ଯେ, ''ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ରାଣ ! ଯଦି ସାଙ୍ଗମାନେ ମୋତେ ମିଛୁଆ ଭାବିବାର ଡର ନ ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ମୁଁ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆଦୌ ସତକଥା କହିନଥାଆନ୍ତି ।'' ଅବୁ ସୁଫିୟାନଙ୍କର ସେ ସମୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସହ ଶତୁତା ଥିଲା । ସେ କୁହନ୍ତି—

ପ୍ରଥମ ପ୍ରଶ୍ନ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ସେ ମୋତେ ପଚାରିଲେ—''ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଜଣଙ୍କର ବଂଶ ପରମ୍ପରା କ'ଶ ?''

ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ସେ ଆମ ମଧ୍ୟରେ ଜଣେ ଉଚ୍ଚବଂଶଜ ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ପୁଣି ପଚାରିଲେ—''ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି କେବେ ତାଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ଏଭଳି ଦାବି କରିଥିଲା ?''

ମ୍ଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ନା ।''

ସେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ତାଙ୍କ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେହି ରାଜା ଥିଲେ କି ?'' ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ନା ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ପଚାରିଲେ—''ଆଚ୍ଛା ଧନଶାଳୀ ଓ ସମ୍ଭ୍ରାନ୍ତ ଲୋକେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି ବା ଗରିବ ଶ୍ରେଶୀର ଲୋକେ ?''

ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ଗରିବମାନେ ।''

ସେ ପଚାରିଲେ—''ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ବଢ଼ୁଛି ବା କମୁଛି ?''

ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ଦିନକୁ ଦିନ ବଢ଼ୁଛି ।''

ତା'ପରେ ସେ ପଚାରିଲେ—''ତାଙ୍କ ଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରିଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ପରେ କେହି ଅସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ଧର୍ମ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଛନ୍ତି କି ?''

ମୁଁ କହିଲି—''ନା ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ଏମିତି ଦାବି କରିବା ପୂର୍ବରୁ ସେ କେବେ ମିଛ କହିଛନ୍ତି କି ?''

- \_''ନା'' ।
- —''ସେ କଥାଦେଇ କଥା ଭଙ୍ଗ କରନ୍ତି କି ?''
- —''ନା, ବର୍ତ୍ତମାନ ତାଙ୍କ ସହ ଆମର ସନ୍ଧି ହୋଇଛି । ମୁଁ ଜାଣେନା ଯେ ସେ ଆଗକୁ କ'ଶ କରିବେ ।''

ଅବୁ ସୁଫିୟାନ କହନ୍ତି, ''ମୁଁ ତାଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଏହାଠୁ ଅଧିକ କିଛି କହିବାର ସୁଯୋଗ ପାଇଲି ନାହିଁ ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ପଚାରିଲେ—''ଡୁମେମାନେ ତାଙ୍କ ସହ କେବେ ଯୁଦ୍ଧ କରିଛ କି ?''

ମୁଁ ଉତ୍ତର ଦେଲି—''ହଁ'' I

—''ଯୁଦ୍ଧର ଫଳାଫଳ କ'ଶ ହୁଏ।''

ମୁଁ କହିଲି—''କେତେବେଳେ ସେ ବିଜୟୀ ହୁଅନ୍ତି ଆଉ କେତେବେଳେ ଆମେ ଜିତିଯାଉ ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ପଚାରିଲେ—''ସେ ଡୁମମାନଙ୍କୁ କିଭଳି କର୍ମ କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ?''

''ସେ ଆମକୁ କେବଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଉପାସନା କରିବାକୁ କୁହନ୍ତି ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଉପାସନା ନ କରିବାକୁ କୁହନ୍ତି, ଆମ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ପ୍ରଥାଗୁଡ଼ିକୁ ଛାଡ଼ିଦେବା ପାଇଁ କୁହନ୍ତି । ସେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା, ସର୍ବଦା ସତ୍ୟ କହିବା, ସତ୍ୟନିଷ୍ଠ ହେବା ଏବଂ ଆତ୍ମୀୟମାନଙ୍କ ସହ ସୁସମ୍ପର୍କ ରକ୍ଷା କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ।''

ହର୍କ୍ୟୁଲେସ ନିଜ ଅନୁବାଦକ ଜରିଆରେ କହିଲେ—

''ମଁ ତମକ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ବଂଶ ବିଷୟରେ ପଚାରିଥଲି ଏବଂ ତ୍ମେ ଉତ୍ତର ଦେଲ ଯେ, ସେ ଜଣେ ଉଚ୍ଚବଂଶୀୟ । ପକ୍ତରେ ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦ୍ତମାନେ ଉଚ୍ଚବଂଶରେ ଜନୁଗ୍ରହଣ କରଡି । ମୁଁ ପଚାରିଥିଲି ଯେ ପୂର୍ବରୁ କେହି ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏଭଳି ଦାବୀ କରିଥିଲା କି ? ତ୍ମେ ଉତ୍ତର ଦେଲ—'ନା' । ଯଦି ତ୍ମେ 'ହଁ' କହିଥାଆନ୍ତ ମୁଁ ଭାବିଥାନ୍ତି ଯେ ସେ ତାଙ୍କ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ଅନୁକରଣ କରୁଛନ୍ତି । ପୁଣି ମୁଁ ପଚାରିଲି ଯେ, ତାଙ୍କ ପୂର୍ବଜଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କହି ରାଜା ଥିଲେ କି ନାହିଁ । ତୁମେ ନାହିଁ କଲ । ଯଦି 'ହଁ' କହିଥାଆନ୍ତ ମୁଁ ଭାବିଥାନ୍ତି ଯେ, ଏହି ଲୋକ ତା' ପୂର୍ବଜଙ୍କ ରାଜ୍ୟ ଅଧିକାର କରିବା ପାଇଁ ଚାହୁଁଛି । ପୁଣି, ଏମିତି ଦାବି କରିବା ପୂର୍ବର ସେ କେବେ ମିଛ କହିଛନ୍ତି ନା ନାହିଁ ବୋଲି ମ୍ ପଚାରିଲି । ତ୍ରମର ଉତ୍ତର ନାସ୍ତିବାଚକ ଥିଲା । ଏଣୁ ମୁଁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେଲି ଯେ ଜଣେ ଲୋକ ଯିଏ ଅନ୍ୟକୌଣସି ବିଷୟରେ ମିଛ କହିନାହିଁ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବିଷୟରେ କିପରି ମିଛ କହିପାରିବ ? ତା'ପରେ ମୁଁ ପଚାରିଲି ଯେ, ଧନୀ କିୟା ଗରିବମାନେ ତାଙ୍କର ଅନୁସରଣ କରୁଛନ୍ତି । ତୁମେ ଉତ୍ତର ଦେଲ ଯେ, ଗରିବମାନେ । ପ୍କତରେ ଗରିବଶେଣୀର ଲୋକେ ହିଁ ଈଶ୍ରଦ୍ତମାନଙ୍କ (ପ୍ରଥମେ) ଅନ୍କରଣ କରନ୍ତି । ତା'ପରେ ମୁଁ ପଚାରିଲି ଯେ, ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ବଢୁଛି ବା କମ୍ରଛି ? ତ୍ମମେ କହିଲ 'ବଢ଼ୁଛି' ଏବଂ ପ୍ରକୃତରେ ଏହାହିଁ ସତ୍ମାର୍ଗର ବୈଶିଷ୍ଟା, ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହା ସମ୍ପର୍ଷ ନ ହୋଇଛି । ପୁଣି ମୁଁ ପଚାରିଲି ଯେ, କେହି ତାଙ୍କ ପଚାରିତ ଧର୍ମ ଗହଣ କରିବାପରେ ଅସନ୍ତଷ୍ଟ ହୋଇ ଧର୍ମତ୍ୟାଗ କରୁଛି କି ? ତୁମେ ନାହିଁ କଲ । ସତରେ, ଏହା ସତ୍ଧର୍ମର ସଙ୍କେତ । ତା' ଜ୍ୟୋତି ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ପବେଶ କରି ଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ମୁଁ ପଚାରିଥିଲି ଯେ ସେ ବିଶ୍ୱାସ ଭଙ୍ଗ କରନ୍ତି କି ନାହିଁ ? ତୂମେ ନାହିଁ କଲ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନେ କଦାପି ବିଶ୍ୱାସଘାତକତା କରନ୍ତି ନାହିଁ । ତା'ପରେ ମୁଁ ପ୍ରଶ୍ର କରିଥଲି ଯେ, ସେ କିଭଳି କର୍ମ କରିବା ପାଇଁ କହନ୍ତି ଏବଂ

ତୁମେ କହିଲ ସେ ଏକମାତ୍ର ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଉପାସନା କରିବା ଏବଂ ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଉପାସନା ନ କରିବା, ବିଗ୍ରହ ପୂଜା ନ କରିବା, ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା, ସତ କହିବା, ଧର୍ମନିଷ୍ଠ ହେବା ପାଇଁ କୂହନ୍ତି । ଯଦି ତୁମେ କହିଥିବା କଥା ସତ୍ୟ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ଖୁବ୍ ଶୀଘ୍ର ସେ ଏହି ସ୍ଥାନର ସ୍ୱାମୀ ହେବେ ଯେଉଁଠାରେ ମୋ ପାଦ ରହିଛି । ମୁଁ ଜାଣିଥିଲି ଯେ ସେ (ଈଶ୍ୱରଦୂତ) ଆସିବେ; କିନ୍ତୁ ଏହା ଜାଣିନଥିଲି ଯେ ସେ ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକଟ ହେବେ । ଯଦି ମୁଁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚିପାରତି, ତେବେ ନିଷ୍ଟୟ ତାଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କର ପାଦ ପଖ୍ୟାଳନ କରନ୍ତି ।''

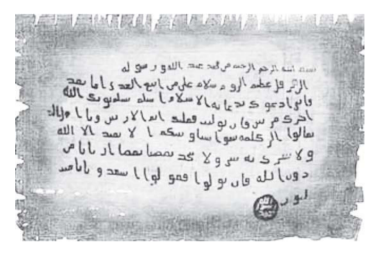
## (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ-୬)

ସମ୍ରାଟ ହର୍କ୍ୟୁଲେସଙ୍କ ନିକଟକୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଲେଖିଥିଲେ : "ଅନନ୍ତ ଦୟାବାନ ଅତୀବ କରୁଣାଶୀଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ ରୋମର ସମ୍ରାଟ ହର୍କ୍ୟୁଲେସଙ୍କ ନିକଟକୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସେବକ ଓ ବାର୍ତ୍ତାବହ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ତରଫରୁ । ଯେଉଁମାନେ ସତ୍ମାର୍ଗ ଅନୁସରଣ କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ହେଉ । ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଇସ୍ଲାମ ପ୍ରତି ଆମନ୍ତଣ କରୁଛି । ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିନିଅନ୍ତୁ, ଶାନ୍ତିଲାଭ କରିବେ । ଅଲ୍ଲାହ ଦ୍ୱିଗୁଣ ପ୍ରତିଦାନ ଦେବେ । ଯଦି ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରନ୍ତି, ତେବେ ଆପଣଙ୍କ ପ୍ରଜାଙ୍କର ପାପଭାର ମଧ୍ୟ ଆପଣ ହିଁ ବହନ କରିବେ । ହେ ଗ୍ରନ୍ଥଧାରୀମାନେ ! ଆସ ଏପରି ଏକ (ନ୍ୟାୟୋଚିତ) କଥା ପ୍ରତି ଯାହା ଆମ ଓ ତୁମ ମଧ୍ୟରେ ସମାନ ଭାବରେ ଗୃହୀତ (ଏବଂ ତାହା ହେଉଛି) ଏହି ଯେ, ଆମେ ଅଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କାହାରି ଉପାସନା କରିବା ନାହିଁ ଏବଂ

<sup>&</sup>quot;He was a true believer of Islam and viewed Mohammad as the true prophet" (Heraclius – Wikipedia, the free Encyclopedia)

ଅନ୍ୟ କାହାରିକୁ ତାଙ୍କ ସହ ସମକକ୍ଷ କରିବା ନାହିଁ ଏବଂ ଆମେ ନିଜ ନିଜ ମଧ୍ୟରୁ କେହି କାହାରିକୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ନିଜର ପ୍ରଭୁ (ସ୍ୱାମୀ) କରିବା ନାହିଁ । ଯଦି ସେମାନେ ନ ମାନନ୍ତି, ତେବେ ପରିଷ୍କାର କହିଦିଅ ଯେ ତୁମେମାନେ ସାକ୍ଷୀ ରୁହ ଯେ ଆମେମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଆଜ୍ଞାଧୀନ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ ୧ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ. ୬)



(ହର୍କ୍ୟୁଲେସ୍ଙ୍କ ନିକଟକୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପତ୍ର)

ଅନେକ ଲୋକ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଅନ୍ତର ସହ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ପ୍ରକାର ସନ୍ଦେହ ନଥିଲା । କିନ୍ତୁ ନିଜ ପୂର୍ବଜମାନଙ୍କର କୌଳିକ ଧର୍ମ ଛାଡ଼ିଲେ କୁଳମର୍ଯ୍ୟାଦା ହାନି ହେବ ବା ସେମାନଙ୍କ ସାମାଜିକ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କ୍ଷୁର୍ଣ୍ଣ ହେବ ବୋଲି ସେମାନେ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିନଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ନିଜ କକା ଅବୂ ତାଲିବ, ଯିଏ ତାଙ୍କର ଲାଳନ ପାଳନ କଲେ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କୁ ସବୁ ପ୍ରକାର ସୁରକ୍ଷା ଦେଲେ, ପୁତୁରା ଯେ ସତ କହୁଛନ୍ତି ଏହା ସେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ସମାଜ ନିକଟରେ ନିଜର ପ୍ରତିଷ୍ଠା କ୍ଷୁର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯିବ ବୋଲି ସେ ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କଲେନାହିଁ ।

## ଚତୁର୍ଥ ଅଧାୟ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଚମକାରିତା

କେବଳ ଉଉମ ଚରିତ୍ର ବା ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ଦ୍ୱାରା ନୁହେଁ, ବରଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ମହାମାନ୍ୟ ପ୍ରତିନିଧିଗଣ ସମାଜର ବିଶ୍ୱାସଭାଜନ ହେବାପାଇଁ ଏମିଡି କେତେକ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି, ଯାହା ଜଣେ ମନୁଷ୍ୟ ପକ୍ଷରେ କରିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଏଗୁଡ଼ିକୁ ଚମତ୍କାର ବା ନିଦର୍ଶନ କୁହାଯାଏ । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଗଣ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱର ପ୍ରମାଣ ସ୍ୱରୂପ ଏହି ଚମତ୍କାର ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାଆନ୍ତି, ଯାହାଫଳରେ ସାଧାରଣ ଲୋକଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସେମାନଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରିବା ସହଜ ହୁଏ । ଜନ୍ମାନ୍ଧକୁ ଚକ୍ଷୁଦାନ କରିବା, ମୃତ ବ୍ୟକ୍ତିକ୍ ଜୀବଦାନ କରିବା, ୟର୍ଶ ଦ୍ୱାରା ରୋଗ ଦୂର କରିବା ଆଦି କାର୍ଯ୍ୟଗୁଡ଼ିକ୍ ଚମତ୍କାରିତା କୁହାଯାଏ । ଏମିଡି ଅନେକ ଚମତ୍କାରିତାର ବର୍ଣ୍ଣନା ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମଶାୟଗୁଡ଼ିକରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରି ନିଜ ଦାବି ସପକ୍ଷରେ ପ୍ରମାଣ ଦେଇଛନ୍ତି । ଖାଦ୍ୟବା ପାନୀୟର ଅଭାବ ହେଲେ ସେ ଅନେକ ଥର ପ୍ରାର୍ଥନା ବା ସ୍ୱର୍ଶ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଅଭାବ ପୂରଣ କରିଦିଅନ୍ତି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଶହ ଶହ ଲୋକଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକତା ପୂରଣ ହୋଇଯାଏ ।''(1)

ମଦିନାରେ ଥରେ ମରୁଡ଼ି ପଡ଼ିଥିବା ସମୟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବର୍ଷା କରାଇ ଦେଇଥିଲେ ।<sup>(2)</sup>

ମକ୍କାବାସୀ କୌଣସି ଏକ ଚମକାର ଦେଖାଇବାକୁ କହିବାରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଆଙ୍ଗୁଳି ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦ୍ୱାରା ଚନ୍ଦ୍ରକୁ ଦୁଇଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରି ଦେଖାଇ ଦେଇଥିଲେ ।<sup>(3)</sup>

<sup>(1)</sup> ସହୀ ବୂଖାରୀ ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୭୭୧, ୭୭୨, ୭୭୩, ୭୭୪, ୭୭୫, ୭୭୭, ୭୭୮, ୭୭୯, ୭୮୧

<sup>(2)</sup> ସହୀ ବ୍ଖାରୀ ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୭୮୨

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ସହୀ ବୁଖାରୀ ୪ହିଁ ଖଷ, ହଦିସ ୮୩୧, ୮୩୨

ଏହିଭଳି ଅନେକ ଚମତ୍କାରିତା ସେ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥିବାର ଇତିହାସରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି । କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଚମତ୍କାର ହେଉଛି ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ । କୁର୍ଆନ କ'ଣ ?

କୁର୍ଆନ ଅର୍ଥ 'ପାଠ୍ୟ' । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ମିସନ୍ରେ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରି ଏବଂ ମାନବଜଗତ ପାଇଁ ବିଧିବିଧାନ ଧାରଣ କରି ଦୀର୍ଘ ତେଇଶି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଯେଉଁ ଦୈବବାଣୀ ପ୍ରକଟ ହେଲା ତାର ସଂକଳନକୁ 'କୁର୍ଆନ' କୁହାଯାଏ । ଏହା ୬୯୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଆରବୀ ଭାଷାରେ ପ୍ରକଟ ହେଲା । ଏଥିରେ ୯୯୪ଟି ଅଧ୍ୟାୟ ଅଛି ।

#### କୁର୍ଆନର ଚମକାର

ମକ୍କାବାସୀ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ କିଛି ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରି ଦେଖାଇବା ପାଇଁ କହୁଥିଲେ । ସେମାନେ କହୁଥିଲେ—ଆମେ ଆପଣଙ୍କ କଥାରେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବୁ ନାହିଁ ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣ ଏହି ମରୁଭୂମିରେ ଝରଣାଟିଏ ସୃଷ୍ଟି ନ କରିଛନ୍ତି ବା ଆକାଶରେ ଚଢ଼ି ସ୍ୱର୍ଗରୁ ଆମ ପାଇଁ ଗ୍ରନ୍ତୁଟିଏ ନ ଆଣିଛନ୍ତି ବା ଈଶ୍ୱର ଏବଂ ସ୍ୱର୍ଗଦୂତମାନଙ୍କୁ ଆମ ସନ୍ମୁଖରେ ଉପସ୍ଥାପନ ନ କରିଛନ୍ତି, ତେବେ ଯାଇ ଆମେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବୁ ଯେ ଆପଣ ଈଶ୍ୱରଦୂତ । କୁର୍ଆନ ଏ ସମ୍ପର୍କରେ କୁହେ—

''ଏବଂ ସେମାନେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ କାହିଁକି ତାଙ୍କ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ନିଦର୍ଶନ (ଚମକାର) ଆସୁନାହିଁ ?'' (କୁର୍ଆନ, ୨୯:୫୦)

ସେମାନଙ୍କ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର କୁର୍ଆନ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଶ୍ଳୋକରେ ଦେଇ କହୁଛି—

''କ'ଶ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏହା ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ ଯେ, ଆୟେ ତୁମପ୍ରତି ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥ (କୁର୍ଆନ) ଅବରୀର୍ଷ୍ଣ କରିଛୁ, ଯାହାକୁ ପାଠ କରି ସେମାନଙ୍କୁ ଶୁଣାଇ ଦିଆଯାଉଛି ?''

(କୁର୍ଆନ, ୨୯:୫୧)

ଅର୍ଥାତ୍ ସେମାନେ ଯଦି କୌଣସି ଚମକାରିତା ମାଗୁଛନ୍ତି, ତେବେ କୁର୍ଆନ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ଦିଅନ୍ତୁ । ଏହା ଏକ ବିରାଟ ଚମକାର । ସେମାନେ ତ ନିଜ ସାଥୀ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣନ୍ତି, ଯିଏ କିଛି ଲେଖିପଢ଼ି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତାଙ୍କ ମୁହଁରୁ କୁର୍ଆନ ନାମକ ଯେଉଁ ବାଣୀ ନିଃସୃତ ହେଉଛି, ତାହା କ'ଣ କମ୍ ଚମଳାର ?

ଆସନ୍ତୁ, କୁର୍ଆନ ସହ ପରିଚିତ ହେବା, ଏହାର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ସମ୍ପର୍କରେ ଜାଣିବା ଏବଂ ଏହା ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଯେ ଏହା କିଭଳି ଚମକାର ? ଅନ୍ପମ **ଶୈଳୀ** 

କୃର୍ଆନ ଯଦିଓ ଆରବୀ ଭାଷାରେ ପ୍ରକଟ ହେଲା, କିନ୍ତୁ ଏହାର ଭାଷା ପ୍ରଚଳିତ ଆରବୀ ସାହିତ୍ୟର ଭାଷାଠାରୁ ଢେର ଉନ୍ନତ । ଏହା ଗଦ୍ୟ ଓ ପଦ୍ୟର ଏକ ଅପୂର୍ବ ସଂଯୋଜନା । ଭାଷାର ଲାଳିତ୍ୟ, ଶବ୍ଦର ମାଧୁର୍ଯ୍ୟ, ତାଳ ଓ ଲୟର ଅପୂର୍ବ ସମନ୍ୱୟ ସହ ଅଭୂତପୂର୍ବ ସାହିତ୍ୟିକ ଶୈଳୀରେ ଏକ ଜୀବନସଂହିତ। ଉପସ୍ଥାପନ କରି କୁର୍ଆନ ଆରବୀ ସାହିତ୍ୟ ଜଗତକୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଚକିତ କରିଦେଇଥିଲା । ଲଣ୍ଡନ୍ରୁ ପ୍ରକାଶିତ ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡିଆ ବିଟାନିକା କରଆନର ଅଭୂତ ଶୈଳୀର ପଶଂସା କରି ଲେଖିଛି—

''ସୂନ୍ଦର ଲାଳିତ୍ୟ ଓ ଭାଷାର ଶୁଦ୍ଧତା ସହ କୂର୍ଆନ ଆରବର ସବୁଠାରୁ ଅଧିକ ଭଦ୍ର ଓ ଆଭିଜାତ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ କୁରେଶ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଭାଷାରେ ଲେଖାଯାଇଥିବା ସାର୍ବଜନୀନ ଭାବେ ସ୍ୱୀକୃତ ।''<sup>(4)</sup>

ସମାନ ମତାମତ ଜନ ଲରିସ୍ ବ୍ଲେକ୍ଙ୍କର ଫ୍ୟାମିଲି ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ମଧ୍ୟ ଦେଇଛି ।<sup>(5)</sup>

ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର ଆରବ ସାହିତ୍ୟରେ ବେଶ୍ ସମୃଦ୍ଧ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ଏକ ସ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭିନ୍ନ ଧରଣର ସାହିତ୍ୟ । କୌଣସି ଆରବୀ କାବ୍ୟକବିତା, ସାହିତ୍ୟ କିୟା ସ୍ୱୟଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ବାଣୀ (ହଦିସ) ମଧ୍ୟ ଏହାର

"The Koran is universally allowed to be written with the utmost elegance and purity of language in the dialect of the tribe Koreish, the most noble and polite of all the Arabians..." (Encyclopedia Britannica or A Dictionary of Arts and Sciences, London, Vol.III, p.10)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> The Family Encyclopedia of Useful Knowledge and General Literature, John Lauris Blake, New York, 1834, p.507.

ସମତୂଲ୍ୟ ନୂହେଁ । ଆରବୀ ଭାଷାର ଜ୍ଞାନ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଉଭୟ ବାଣୀ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଅତି ସହଜରେ ଉପଲହ୍ଧି କରିପାରିବେ । ଯଦିଓ ଦୁଇଟିଯାକ ବାଣୀ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ମୁଖରୁ ନିସ୍ଚୃତ, ତଥାପି ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆକାଶ ପାତାଳ ପ୍ରଭେଦ ରହିଛି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ କୁର୍ଆନକୁ ସହଜରେ ଆବୃତ୍ତି କରାଯାଇପାରେ, କିନ୍ତୁ ହଦିସ ବା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବାଣୀକୁ ଆବୃତ୍ତି କରାଯାଇପାରେ ନାହିଁ । ଅନେକ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକ କୁର୍ଆନର ଶୈଳୀର ପ୍ରଶଂସା କରିଛନ୍ତି । ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିଆନ ଧର୍ମଯାଜକ ଟି.ପି. ହଗସ୍ ତାଙ୍କର 'ଡିକ୍ନନାରୀ ଅଫ୍ ଇସ୍ଲାମ'ରେ ଏ ବିଷୟରେ ଉଦାହରଣ ସହ ଆଲୋଚନା କରିଛନ୍ତି । ଆସନ୍ତୁ କୁର୍ଆନର ଅପୂର୍ବ ଶୈଳୀର ଏକ ନମନା ଦେଖିବା—

## **ବିସ୍ମିଲ୍ଲାହି-ର୍-ରହମାନି-ର୍-ରହିମ** (ଅସୀମ ଦୟାବାନ, ଅନନ୍ତ କରୁଣାଶୀଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନାମରେ)

- ୧) ଓ୍ୱଇଲୁଲ୍ଲି କୁଲ୍ଲି ହୁମଜତିଲ୍ ଲୁମଜାଃ । (ପ୍ରତ୍ୟେକ ଚୁଗୁଲିଆ ଓ ପରଛିଦ୍ରାନ୍ୱେଷୀର ସର୍ବନାଶ ।)
- ୨) ଅଲ୍-ଲଙ୍ଗୀ ଜମଆ ମା ଲଉଁ ଓ ଅଦ୍-ଦଦାଃ । (ଯିଏ ଧନ ସଂଚୟ କରେ ଓ ତାକୁ ଗଣୁଥାଏ ।)
- ୩) ୟହସବୁ ଅନ୍ନା ମା–ଲହୁ ଅଖଲଦାଃ । (ସେ ମନେକରେ ଯେ, ତା'ଧନ ତାକୁ ଚିରଜୀବୀ କରିରଖିବ ।)
- ୪) କଲ୍ଲା ଲୟୁମ୍ ବଜନ୍ନା ଫିଲ୍ ହୁଡମାଃ । (ଏହା କଦାପି ହେବନାହିଁ, ସେ ନିଷ୍ଟୟ ସର୍ବଗ୍ରାସୀ ନରକରେ ନିକ୍ଷିପ୍ତ ହେବ ।)
- ୫) ଓମା ଅଦ୍ରାକ ମଲ୍ ହୁତମାଃ ।(ହେ ମହନ୍ନଦ) ତ୍ମକ୍ କ'ଣ ଜଣା ଯେ ସର୍ବଗ୍ରାସୀ ନର୍କ କ'ଣ ?)
- ୬) ନାରୁଲ୍-ଲ୍ଲାହିଲ୍ ମୂ କଦାଃ । (ଏହା ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକ୍ଳିତ ଅଗ୍ନି ।)

<sup>(6)</sup> A Dictionary of Islam, Thomas Patrick Hughes, London, 1885, P.-521.

- ୭) ଅଲ୍-ଲତି ତତ୍-ତଲିଉ ଅଲଲ୍ ଅଫ୍ ଇଦାଃ । (ଯାହା ହୃଦୟର ଅତ୍ତଃସ୍ଥଳ ଭେଦ କରିବ ।)
- ୮) ଇନ୍ନହା ଅଲିହିମ୍ ମୁସଦାଃ ।(ତା'ପରେ ତାକୁ ସବୁ ଦିଗରୁ ବନ୍ଦ କରିଦିଆଯିବ ।)
- ୯) ଫି ଅମଦିମ୍ ମୁମଦ୍-ଦଦାଃ । (ସେମାନେ ଉଚ୍ଚ ଉଚ୍ଚ ସୟରେ ବନ୍ଧା ହୋଇଥିବେ ।) (କୁର୍ଆନ, ୧୦୪:୧-୯)

## ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ପ୍ରଭାବ ମୁକ୍ତ

ଜଣେ କବି ବା ଲେଖକର ଚିନ୍ତାଧାର। ତା' ରଚନାକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ । ଲେଖା, ଲେଖକର ମାନସିକ ଓ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୁଏ ଏବଂ ସେଥିରେ ତାର ପ୍ରେମ, ଦୁଃଖ, କ୍ରୋଧ ବା ବିତୃଷା ଭାବର ପ୍ରତିଫଳନ ଦେଖାଯାଏ । ଯାହାର ଅନ୍ତର ଦୁଃଖ-ବେଦନାପୂର୍ଣ୍ଣ, ତା' କଲମ ହାସ୍ୟ କବିତା ଲେଖିପାରେ ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ତା' ଜୀବନରେ ସୁଖ ଆସେ, ସେତେବେଳେ ପୁଣି ତା' ଲେଖାର ଭାବଧାରା ମଧ୍ୟ ବଦଳିଯାଏ ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଜୀବନ ବହୁ ସଂଘର୍ଷ ମଧ୍ୟଦେଇ ଗତି କରିଛି । ତାଙ୍କୁ ଲାଞ୍ଚନା ଦିଆଗଲା, ସାମାଜିକ ବାସନ୍ଦ କରାଗଲା, ତାଙ୍କ ସହଯୋଗୀମାନଙ୍କୁ ନାନାପ୍ରକାର ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ଦିଆଗଲା, କେତେକଙ୍କୁ ହତ୍ୟା ମଧ୍ୟ କରି ଦିଆଗଲା, ଏପରିକି ତାଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଜନ୍ମମାଟିରୁ ତଡ଼ି ଦିଆଗଲା । ଏଭଳି ଦୃଃଖୀ ମଣିଷଟିଏ ଯଦି କିଛି ଲେଖେ, ତେବେ ତା' ଅନ୍ତରର କୋହ କ'ଣ କାଗଜପୃଷ୍ଠାରେ ଫୁଟିଉଠିବ ନାହିଁ ? ଦୁଃଖ, ଅବସାଦ, ବିତୃଷ୍ଠା ବା ଆନ୍ଦୋଳନାତ୍ମକ ଭାବ ତା' ଲେଖାରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେବା ସ୍ୱାଭାବକି । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନକୁ ଦେଖନ୍ତୁ, ଆରୟରୁ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗୋଟିଏ ମୁଦ୍ରାରେ ରହିଛି । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ବଦଙ୍କ ଦୁଃଖବେଦନା ବା ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବନାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ ନକରି ଏହା ଶାନ୍ତ ଓ ନିର୍ବିକାର ଭାବରେ ନିଜ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସମ୍ପର୍କରେ ବରାବର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ଚାଲିଛି ।

ଈଶ୍ୱର ସୁଖ-ଦୁଃଖ ଆଦି ପ୍ରଭାବରୁ ମୁକ୍ତ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ବାଣୀରେ ମାନବୀୟ ଦୁର୍ବଳତାର କୌଣସି ଝଲକ ନଥାଏ । ବ୍ରହ୍ମବାଣୀର ଶୈଳୀ ସବୂ ଯୁଗରେ ଏବଂ ସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ସମାନ ଥାଏ । ଭାଷା ବଦଳେ; କିନ୍ତୁ କଥାର ଭାବଧାରା ବଦଳେ ନାହିଁ । କୁର୍ଆନକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ ଜଣାପଡ଼େ ଯେ, ତେଇଶି ବର୍ଷ ଅବଧି ମଧ୍ୟରେ ଏହା କେବଳ ନିଜ ମିଶନ୍କୁ କେନ୍ଦ୍ରୀଭୂତ କରିଛି । ଏହାର କୌଣସି ବାକ୍ୟରେ ମାନବୀୟ ଦୁର୍ବଳତାର ଚିହ୍ନ ନାହିଁ ।

## ତ୍ରଟିବିହୀନ ରଚନା

ମଣିଷମାତ୍ରେ ଭୁଲ କରିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଯେତେ ବଡ଼ ଲେଖକ ହେଉ, ସେ ଏହା ଦାବି କରିପାରିବ ନାହିଁ ଯେ ତା' ଲେଖାରେ କୌଣସି ଦୋଷ ଦୁର୍ବଳତା ନାହିଁ ବା ଭାଷାଗତ, ବର୍ଣ୍ଣନାଗତ ବା ତଥ୍ୟଗତ କୌଣସି ବୈଷମ୍ୟ ନାହିଁ । ଆମେ ଚିଠି ଖଣ୍ଡେ ଲେଖିଲେ ସେଥିରେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ଆମକୁ କାଟି ସଂଶୋଧନ କରିବାକୁ ପଡ଼େ । କୁର୍ଆନ ଗୋଟିଏ ବିଶାଳ ଗ୍ରନ୍ତ ହୋଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱ ସେଥିରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ତ୍ରୁଟି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେନାହିଁ । ଏହା ତ୍ରଟିମ୍ରକ୍ତ ବୋଲି ନିଜେ ଘୋଷଣା କରି କହେ—

"କ'ଶ ସେମାନେ କୁର୍ଆନକୁ ମନଯୋଗ ଦେଇ ଅନୁଧାନ କରୁନାହାନ୍ତି ? ଯଦି ଏହା ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହା ଦ୍ୱାରା ରଚନା କରାଯାଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଏଥିରେ ନିଷ୍ଟୟ ବହୁତ ବୈଷ୍ଠମ୍ୟ ଦେଖିବାକ୍ ମିଳନ୍ତା ।"

## (କୁର୍ଆନ, ୪:୮୨)

କୌଣସି ମଣିଷ ନିଜ ରଚନାକୁ ତୁଟିମୁକ୍ତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରେନାହିଁ । ସେ ଯୁଗର ଆରବ ସାହିତ୍ୟ ଯଥେଷ୍ଟ ସମୃଦ୍ଧ ଥିଲା ଏବଂ କୁର୍ଆନକୁ ବ୍ରହ୍ମବାଣୀ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ ନ କରୁଥିବା ଅନେକ ଲୋକ ମଧ୍ୟ ଆରବୀ ସାହିତ୍ୟରେ ପ୍ରବୀଣ ଥିଲେ । କୁର୍ଆନର ଦୋଷ ଦୂର୍ବଳତା ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କର ଆଗ୍ରହ ଥିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ଯଦି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ କୌଣସି ପ୍ରକାରର ତୁଟି ଥାଆନ୍ତା, ସେମାନେ ନିଷ୍ଟୟ ତାହା ପ୍ରକାଶ କରି କୁର୍ଆନକୁ ମାନବ ରଚନା ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥାଆନ୍ତେ । କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନର ବାଗ୍ନୀତା ସମ୍ମୁଖରେ ଅସହାୟ ହୋଇ ପଡ଼ିଥିଲେ ।

## ଅସୟବ ପୁନରାବୃତ୍ତି

ମଣିଷ ବହିଟିଏ ଲେଖିଲେ ଗୋଟିଏ କଥାକୁ ଶହ ଶହ ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରେନାହିଁ । ଯଦି ସେ କୌଣସି କଥାକୁ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦିଏ, ତେବେ ଅତି ବେଶୀରେ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଦୁଇ ଚାରି ଥର ବା ପାଞ୍ଚ ଥର ଉଲ୍ଲେଖ କରିପାରେ । ଶହ ଶହ ଥର ଲେଖେନାହିଁ । କୁର୍ଆନ କିନ୍ତୁ ପ୍ରମୁଖ ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ଶହ ଶହ ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିଛି, ଯଥା—କେବଳ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଉପାସନା କରିବା, ନମାଜ ସ୍ଥାପନ କରିବା ବା ଦାନ ଦେବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଶୈଳୀ ବଦଳାଇ ଶହ ଶହ ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରାଯାଇଛି । ସେହିପରି ମହାପ୍ରଳୟ, ପୁନର୍ଜୀବନ, ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ନର୍କ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ଶତାଧିକ ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହୋଇଛି । କୌଣସି ମନୁଷ୍ୟ ଗୋଟିଏ କଥାକୁ ବାରୟାର ଏତେଥର ନିଜ ପୁୟକରେ ଲେଖେନାହିଁ । ତେଣୁ ଏହା ଯେ ମାନବ ରଚନା ନୁହେଁ, ଏହା ସହଜରେ ବୁଝିହୁଏ ।

## କୁର୍ଆନ ପାଠ ଶାନ୍ତିପ୍ରଦ

ଇତିହାସ, ଭୂଗୋଳ ବା ବିଜ୍ଞାନ ହେଉ କିୟା ନଭେଲ ବା କୌତୂହଳଳନକ କୌଣସି କାହାଣୀ, ଥରେ ବା ଦୁଇଥର ବା ପାଞ୍ଚଥର ପଡ଼ିବା ପାଇଁ ଜଣକର ଆଗ୍ରହ ଥାଇପାରେ । ତା'ପରେ ସେହି ବହିଟିକୁ ବାରୟାର ପଡ଼ିବାକୁ ଇଚ୍ଛା ହୁଏନାହିଁ, ବରଂ ବିରକ୍ତ ଲାଗେ । କିନ୍ତୁ ବ୍ରହ୍ମବାଣୀର ଗୋଟିଏ ବିଶେଷତ୍ୱ ହେଉଛି ଯେ ତାକୁ ଯେତେ ପଡ଼ିଲେ ମଧ୍ୟ ଆହୁରି ପଡ଼ିବାକୁ ଇଚ୍ଛା ହୁଏ । ବିରକ୍ତିବୋଧ ହୁଏ ନାହିଁ । ଶରୀର କ୍ଲାନ୍ତ ହୋଇଯାଇ ପାରେ, କିନ୍ତୁ ମନ ଥକିଯାଏ ନାହିଁ । ମାନବ ରଚିତ ପୁୟକଗୁଡ଼ିକ ମଣିଷକୁ ଆନନ୍ଦ ଦେଇପାରେ ବା ମନ ଖୁସି କରିପାରେ; କିନ୍ତୁ ଆତ୍କାର ତୃଷା ନିବାରଣ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଈଶ୍ୱରବାଣୀ ଆତ୍କାକୁ ପରିତୃପ୍ତ କରେ ଏବଂ ମନକୁ ଶାନ୍ତି ଦିଏ । କାରଣ ଏହାକୁ ପାଠ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସାନ୍ଧିୟ ଲାଭ କରେ ।

ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପବିତ୍ର ନାମଜପ ବା ସ୍ମରଣ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ମନକୁ ଶାନ୍ତି ମିଳେ ଏବଂ ମଣିଷର ଆଧାତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ପାଏ । ଖାଦ୍ୟ ଓ ଜଳ ଯେପରି ଶରୀରର ଏକ ପ୍ରାକୃତିକ ଆବଶ୍ୟକତା, ସେହିପରି ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ନାମ ସ୍ମରଣ ଆତ୍ନାର ଏକ ପ୍ରାକୃତିକ ଆବଶ୍ୟକତା, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆତ୍ନାର ତୃଷା ନିବାରଣ ହୁଏ । କୁର୍ଆନ ଏହି ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରି କହିଛି— ''ଜାଣିରଖ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରିବାଦ୍ୱାରା ହୃଦୟଗୁଡ଼ିକ ଶାନ୍ତି ପାପ୍ତ କରନ୍ତି ।''

## (କୁର୍ଆନ ୧୩:୨୮ )

କୋଟି କୋଟି ଲୋକ ଦୈନିକ କୁର୍ଆନ ପାଠ କରନ୍ତି ଏବଂ ଅନେକ ଏହାକୁ ପ୍ରତି ମାସରେ ମୂଳରୁ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପାଠ କରନ୍ତି । ତଥାପି ସେମାନଙ୍କୁ ବିରକ୍ତିବୋଧ ହୁଏନାହିଁ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଯେଉଁମାନେ ଅର୍ଥ ବୁଝନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ କୁର୍ଆନ ପ୍ରତିଥର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସ୍ୱାଦ ଦିଏ । ବ୍ରହ୍ମବାଶୀର ଏହା ହେଉଛି ଏକ ଆଧାତ୍ମିକ ଚମକ୍ରାରିତା । ମାନବ ରଚନାରେ ଏହି ବିଶେଷତ୍ୱ ନଥାଏ ।

## ଏକ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଧାନ

ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟି ଏକ ଅସାଧାରଣ ଗ୍ରନ୍ଥ । ଏହା ମନୁଷ୍ୟର ସବୁ ସମସ୍ୟାର ଏକ ସ୍ଥାୟୀ ସମାଧାନ ଦେଇଛି । ବିଶ୍ୱରେ ଏମିଡି କୌଣସି ଲେଖକ ନାହାନ୍ତି, ଯିଏ ମନୁଷ୍ୟର ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ, ନୈତିକ, ସାମାଜିକ, ଅର୍ଥନୈତିକ, ରାଜନୈତିକ ତଥା ଜୀବନର ସମୟ କ୍ଷେତ୍ର ପାଇଁ ସମାନ ଭାବରେ ନିର୍ଭୁଲ ନୀଡି ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରି ଗ୍ରନ୍ଥଟିଏ ଲେଖିଛନ୍ତି । ଏହା ମାନବ ପକ୍ଷରେ ସୟବପର ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ ।

## ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକର ଚମକାର ପୁନରାବୃତ୍ତି

ଏହି ପବିତ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥଟିରେ ପରସ୍କର ସହିତ ସମ୍ପୃକ୍ତ ଥିବା କେତେକ ଶବ୍ଦର ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଜନକ ଭାବେ ପୁନରାବୃତ୍ତି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।<sup>(7)</sup> ଆସନ୍ତୁ, କେତୋଟି ଉଦାହରଣ ଦେଖିବା ।

କୁର୍ଆନରେ 'ସପ୍ତ ଆକାଶ' କଥା ସାତଥର ଉଲ୍ଲେଖ ଥିବାବେଳେ 'ଆକାଶର ସୃଷ୍ଟି' ମଧ୍ୟ ସାତଥର ଉଲ୍ଲେଖ କରାଯାଇଛି ।

'ଦିନ' ଶବ୍ଦର ଏକ ବଚନରେ ୩୬୫ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରାଯାଇଥିବା ବେଳେ ବହୁବଚନରେ ଏହା ୩୦ଥର ଏବଂ 'ମାସ' ଶବ୍ଦର ଚମତ୍କାର ଭାବେ ୧୨ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହୋଇଛି ।

-

Harun Yahia, Learning form the Qur'an, Turkey, 2003, pp.535-536

'ଇହଲୋକ' (ଦୁନିଆ) ଶବ୍ଦଟିର ୩୩୨ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହୋଇଛି । ସେହିପରି ଏହାର ବିପରୀତ 'ପରଲୋକ' (ଆଖିରତ) ଶବ୍ଦଟିର ମଧ୍ୟ ୩୩୨ ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି ହୋଇଛି ।

- 'ସ୍ୱର୍ଗ' (ଜନ୍ନତ) ଏବଂ 'ନର୍କ' (ଜହନ୍ନମ) ଉଭୟ ଶବ୍ଦର ୭୭ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରାଯାଇଛି ।
- 'ବିଶ୍ୱାସ' (ଇମାନ୍) ଏବଂ 'ଅବିଶ୍ୱାସ' (କୁଫ୍ର୍) ଉଭୟ ଶବ୍ଦ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ୨୫ଥର ଲେଖାଏଁ ପୁନରାବୃତ୍ତି ହୋଇଛି ।
  - 'ପୁରୁଷ' ଓ 'ସା' ଉଭୟ ଶବ୍ଦର ୨୩ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି ଘଟିଛି ।
- 'ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ' ଏବଂ 'ଦାନବ' ଉଭୟ ଶବ୍ଦର ୮୮ଥର ପୁନରାବୃତ୍ତି କରାଯାଇଛି ।
- 'ସୂର୍ଯ୍ୟ' ୩୩ଥର ଉଲ୍ଲେଖ ଥିବାବେଳେ 'ଆଲୋକ' ମଧ୍ୟ ୩୩ଥର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି ।

ସେହିପରି 'କର୍ମ' ଓ 'କର୍ମଫଳ' ଉଭୟ ଶବ୍ଦ ପ୍ରତ୍ୟେକ ୧୦୮ଥର ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଛି ।

ଦୀର୍ଘ ୨୩ବର୍ଷ ଧରି ଅନ୍ଥ ଅନ୍ଥ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିବା ଏହି ବିଶାଳ ଗ୍ରନ୍ଥଟିରେ ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକର ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଜନକ ପୁନରାବୃତ୍ତି ମଧ୍ୟ କୌଣସି କମ୍ ଚମକାର ନୁହେଁ ।

## ଅଭୂତପୂର୍ବ ସୁରକ୍ଷା

ଥୋମାସ କାର୍ଲାଇଲ କୁହନ୍ତି—

''କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ବିଶୁଦ୍ଧତା ଓ ବାୟବତା ହେଉଛି କୁର୍ଆନ ଗ୍ରନ୍ଫଟିର ପ୍ରାଥମିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ।''<sup>(8)</sup>

\_

<sup>&</sup>quot;One would say, the primary character of the Koran is this of its genuineness, of its being a bona fide book" (Thomas Carlyle, Heroes and Hero Worship, p.90)

କୂର୍ଆନ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥ ନୁହେଁ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ ଏକାଧିକ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଅବତରଣ ହୋଇଛି । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଯାହାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସୁରକ୍ଷା ପାଇଁ ସ୍ରଷ୍ଟା ବଚନବଦ୍ଧ । ସୁତରାଂ ସେ କୁର୍ଆନରେ ଘୋଷଣା କରନ୍ତି—

''ଆୟେ ହିଁ ଏହି କୁର୍ଆନକୁ ଅବତ୍ତୀର୍ତ୍ତ କରିଅଛୁ ଏବଂ ସ୍ୱୟଂ ଆୟେ ହିଁ ଏହାର ସଂରକ୍ଷକ ।''

## (କୁର୍ଆନ ୧୫:୯)

ପଷିତ ଓ ଧର୍ମଗୁରୁମାନେ ନ୍ୟୟ ସ୍ୱାର୍ଥ ପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ଯୁଗରେ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଶୋଧନ କଲେ ଏବଂ ସେଗୁଡ଼ିକରେ ମନଇଚ୍ଛା ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିଲେ, ଯାହାଫଳରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଧର୍ମ ତାହାର ସ୍ୱରୂପ ହରାଇଲା ଏବଂ ସମାଜରେ ଅନ୍ୟାୟ, ଅନୀତି ଓ କୁସଂୟାର ପ୍ରବେଶ କଲା । ତେଣୁ କୁର୍ଆନର ସୁରକ୍ଷାର ଦାୟିତ୍ୱ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱର ବହନ କଲେ ଏବଂ ସେଥିରେ ଏକଥା ଘୋଷଣା ମଧ୍ୟ କରିଦେଲେ ।

ଚଉଦ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଅକ୍ଷର ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଛି ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ରହିବ । ବିଶ୍ୱର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେଶରେ ସମାନ କୁର୍ଆନ ପ୍ରଚଳିତ । ଏହାର କୌଣସି ସଂଶୋଧିତ ସଂୟରଣ ନାହିଁ । ଐତିହାସିକ ଗୀବନ କୁହନ୍ତି ଯେ, କୁର୍ଆନର ବିଭିନ୍ନ ସଂୟରଣଗୁଡ଼ିକ ଚମକ୍ରାର ଭାବରେ ସମାନତା ଓ ଶ୍ୱଦ୍ଧତା ରକ୍ଷା କରିଛି ।<sup>(9)</sup>

ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍ ମଧ୍ୟ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ବିଷୟରେ ଲେଖିଛନ୍ତି— ''ବୋଧହୁଏ ବିଶ୍ୱରେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଲେଖା ଏତେ ବିଶୁଦ୍ଧ ରୂପେ ବାରଶହ ଶତାବ୍ଦୀ ଧରି ତିଷି ରହିପାରି ନାହିଁ ।''<sup>(10)</sup>

<sup>&</sup>quot;The various editions of the Koran assert the same miraculous privilege of a uniform and incorruptible text." (Edward Gibbon, Life of Mahomet, pp. 86-87)

<sup>&</sup>quot;There is probably in the world no other work which has remained twelve centuries with so pure a text." (Sir William Muir, The Life of Mahomet, London, 1861, Vol.I, p.xv Introduction)

ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ୬୧୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରକଟ ହେବା ଆରୟ ହେଲା ଏବଂ ତା' ସହିତ ଏହାର ସଂରକ୍ଷଣ ମଧ୍ୟ ଆରୟ ହେଲା । ଯେହେତୁ ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ସଂଶୋଧନ ଓ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା, ତେଣୁ କୁର୍ଆନର ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରତି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଅଧିକ ସତର୍କତା ଅବଲୟନ କଲେ । ମୁଖ୍ୟତଃ ଦୁଇଟି ଉପାୟରେ କୁର୍ଆନର ସଂରକ୍ଷଣ ହେଲା—କଣ୍ଠସ୍ଥ ହେବା ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଲେଖା ଦ୍ୱାରା ।

କୁର୍ଆନର ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରକଟ ହେବାକ୍ଷଣି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ସେଗୁଡ଼ିକୁ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରି ନେଉଥିଲେ । ପ୍ରାରୟରେ ଦୈବବାଣୀ ହେବାମାତ୍ରେ ସେ ତାକୁ ମନେ ରଖିବା ପାଇଁ ବ୍ୟୟ ହୋଇ ପଡ଼ୁଥିଲେ ଏବଂ ଦୈବବାଣୀ ହେଉଥିବା ସମୟରେ ଭୁଲିଯିବାର ଆଶଙ୍କା କରି ସେ ତାକୁ ବାରୟାର ଆବୃତ୍ତି କରୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଦୈବବାଣୀକୁ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରିବାର କୌଣସି ପ୍ରୟାସ ନ କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବାରଣ କରାଗଲା—

''(ହେ ମୁହନ୍ନଦ) ଏହି ଦୈବବାଣୀକୁ ଶୀଘ୍ର ଶୀଘ୍ର ମୁଖସ୍ଥ କରିନେବା ପାଇଁ ଡୁମେ ନିଜର ଜିହ୍ୱା ଚାଳନା କରନାହିଁ । ଏହାକୁ ମୁଖସ୍ଥ କରାଇବା ଏବଂ (ଡୁମଦ୍ୱାରା) ପଡ଼ାଇ ଦେବା ଆୟର ଦାୟିତ୍ୱ । ସୁତରାଂ, ଯେତେବେଳେ ଆୟେ ଏହାକୁ ପାଠ କରୁ, ଡୁମେ ତାର ଅନୁକରଣ କର । ପୁଣି ଏହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ଆୟର ଦାୟିତ୍ୱ ।''

### (କ୍ରଆନ, ୭୫:୧୬-୧୯)

ଏହାଦ୍ୱାର। କୁର୍ଆନକୁ ତାଙ୍କ ସ୍ବୃତିରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରଖିବାର ବଚନ ଦିଆଗଲା । ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ଆଉ ଏଭଳି କରିବାର ପ୍ରୟାସ କଲେନାହିଁ । କଣ୍ଠସ୍ଥ କରିବାର କୌଣସି ଅଭ୍ୟାସ ନ କରି ସୁଦ୍ଧା ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ କୁର୍ଆନ ତାଙ୍କୁ ମନେ ଥିଲା ଏବଂ ସେ ତାକୁ ପଢ଼ି ଶୁଣାଇ ପାରୁଥିଲେ । କୌଣସି ଲେଖକ ତା' ଗ୍ରନ୍ଫକୁ ନ ଦେଖି ବା ମୁଖସ୍ଥ ନ କରି ଆମୂଳଚୂଳ ପଢ଼ି ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ତାଙ୍କର ଅନେକ ସହଯୋଗୀ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କୁର୍ଆନ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରୁଥିଲେ ।<sup>(11)</sup> ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଦୈନିକ ନମାଜରେ କୁର୍ଆନ ପାଠ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥିବା ଯୋଗୁଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁସଲମାନ ମଧ୍ୟ ଏହାର କିଛି ଅଂଶ ମୁଖସ୍ଥ କରୁଥିଲେ ।<sup>(12)</sup> ଏଭଳି ଲୋକମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଅନ୍ତିମ ସମୟରେ ଏକ ଲକ୍ଷରୁ ଅଧିକ ଥିଲା ।

କୂର୍ଆନ ସଂରକ୍ଷଣର ଦ୍ୱିତୀୟ ଉପାୟ ଥିଲା ଏହାର ଲିଖିତ ସଂରକ୍ଷଣ । ଦୈବବାଣୀ ହେବା ପରେ ପରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ତାକୁ ନିକର କେତେକ ସହଯୋଗୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପଶୁଚର୍ମ, ଅସ୍ଥି ବା ଶିଳାରେ ଲେଖାଇ ନେଉଥିଲେ ।<sup>(13)</sup>

ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍ଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଐତିହାସିକ ଗୀବନ ମଧ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, ଈଶ୍ୱରବାଣୀ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀ ଉଭୟ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅତି ଯତ୍ନର ସହ ଲିପିବଦ୍ଧ କରାଯାଉଥିଲା ।<sup>(14)</sup> ଦୈବବାଣୀ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିବାପାଇଁ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଭାବରେ କେତେକ ଲିପିକାର ନିଯୁକ୍ତ ଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ

<sup>&</sup>quot;(William Muir, The Life of Mahomet, London, 1861, Vol.I, p.xxi Introduction)

<sup>&</sup>quot;The Coran was accordingly committed to memory more or less by every adherent of Islam ..." (Ibid, p.v Introduction)

<sup>&</sup>quot;At the moment of inspiration or shortly after, each passage was recited by Mohammad before the friends or followers who happened to be present, and was generally committed to writing by some one amongst them, at the time or afterwards, upon palm-leaves, leather, stones, or such other rude material as conveniently came to hand." (Sir William Muir, The Life of Mohammed from Original Sources, 1923 p.xiv)

<sup>&</sup>quot;The word of God, and of the apostle, was diligently recorded by his disciples on palm-leaves, and the shoulder-bones of mutton; and the pages, without order and connection, were cast into a domestic chest in the custody of one of his wives. Two years after the death of Mahomet, the sacred volume was collected and published by his

କୁର୍ଆନର ଆଲେଖଗୁଡ଼ିକ ସୁରକ୍ଷିତ ରହୁଥିଲା ଏବଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ସ୍ୱୟଂ ନିଜ ପାଖରେ ମଧ୍ୟ ରଖୁଥିଲେ । ଏହାଛଡ଼ା ତାଙ୍କର ଅନେକ ଶିଷ୍ୟ ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନ ଲିଖିତ ରୂପେ ରଖୁଥିଲେ ।<sup>(15)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କ ବିୟୋଗ ପରେ ହଜରତ ଅବୂ ବକର ସିଦ୍ଦିକ୍ (୬୩୨-୬୩୪) ପ୍ରଥମ ଖଲିଫା ହେଲେ । ହଜରତ ଉମରଙ୍କ ପରାମର୍ଶରେ ସେ କୁର୍ଆନର ଆଲେଖଗୁଡ଼ିକୁ ଏକତ୍ରିତ କରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅନୁଯାୟୀ ଅଧ୍ୟାୟଗୁଡ଼ିକୁ କ୍ରମ ଦେଲେ । ଏଥିପାଇଁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କ ସ୍ୱତନ୍ତ ଲିପିକାର ହଜରତ ଜୈଦ ବିନ୍ ସାବିତ୍ୱଙ୍କୁ ଦାୟୀତ୍ୱ ଦିଆଗଲା ।

କୂର୍ଆନ କଣ୍ଠପ୍ଥ କରିଥିବା ହାଫିଜମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଲେଖଗୁଡ଼ିକର ତୁଳନାତ୍ମକ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଇ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କୁର୍ଆନର ଏକ ପ୍ରତିଲିପି ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେଲା । ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର ଏହି ମୂଳ କପିଟିକୁ ହଜରତ ଅବୁ ବକର ସିଦ୍ଦିକ ନିଜ ପାଖରେ ରଖିଲେ । ତାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଏହା ପରବର୍ତ୍ତୀ ଖଲିଫା ହଜରତ ଉମର (୬୩୪-୬୪୪) ଏବଂ ତାଙ୍କ ପରେ ତାଙ୍କ କନ୍ୟା ତଥା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ପତ୍ନୀ ହଜରତ ହଫ୍ସାଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ରହିଲା । ଦବ୍ଦ ଚତୁର୍ଥ ଖଲିଫା ହଜରତ ଉସମାନ (୬୪୪-୬୫୬) ଏହି ମାଷ୍ଟର କପିରୁ କୁର୍ଆନର କେତୋଟି ନକଲ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ବିଭିନ୍ନ ଇସ୍ଲାମିକ ରାଷ୍ଟ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ପଠାଇଲେ ।

ସାର୍ ଉଇଲିୟମ୍ ମୁର୍ କୁହନ୍ତି—

''ଉସମାନ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରୟୁତ ସେହି କୁର୍ଆନର ପ୍ରତିଲିପି ଏବେ ଆମ ନିକଟରେ ଅପରିବର୍ତ୍ତିତ ରୂପେ ରହିଛି । ଏତେ ସାବଧାନତାର ସହ ଏହା ସୁରକ୍ଷିତ ଯେ ଏଥିରେ କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରଭେଦ ନାହିଁ, ଆମେ କହିପାରୁ ଯେ ଇସ୍ଲାମର ବିଶାଳ ଦୁନିଆରେ ଛାଇ ରହିଥିବା କୁର୍ଆନର ଅସଂଖ୍ୟ

friend and successor Abubeker" (Edward Gibbon, Life of Mahomet,1735, p.85-86)

-

<sup>(15)</sup> ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୬ଷ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୫୨୫

<sup>&</sup>lt;sup>(16)</sup> ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୬ଷ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୫୦୯

ପ୍ରତିଲିପିଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ଆଦୌ କୌଣସି ପ୍ରଭେଦ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେନାହିଁ ।''<sup>(17)</sup>

ବ୍ରିଟିଶ ଐତିହାସିକ ବୋସଓ୍ୱାର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍ ମଧ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ନିଃସନ୍ଦେହ ଭାବରେ ଆମ ନିକଟରେ ଥିବା କୁର୍ଆନରେ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ମୁଖରୁ ନିଃସୃତ ହୋଇଥିବା ଅବିକଳ ସେହି ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ରହିଛି, ଯେଉଁଥିରେ କିଛି କମ୍ ବେଶୀ ହୋଇନାହିଁ ।''(18)

ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀଠାରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟି ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ଠିକ୍ ସେହି ରୂପରେ ରହିଛି । ଏହାର ଗୋଟିଏ ଅକ୍ଷର ମଧ୍ୟ ବଦଳି ନାହିଁ । ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ସଂଗ୍ରହାଳୟଗୁଡ଼ିକରେ ସେହି କୁର୍ଆନର ପ୍ରତିଲିପି ଏବେ ମଧ୍ୟ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଛି ।



ବ୍ରିଟିଶ ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବର ଥିବା ୭ମ ଶତାବ୍ଦୀର କୁର୍ଆନ

<sup>&</sup>quot;The recension of 'Othman has been handed down to us unaltered. So carefully, indeed, has it been preserved, that there are no variations of importance—we might almost say no variations at all—to be found in the innumerable copies scattered throughout the vast bounds of the empire of Islam." (William Muir, The Life of Mohammed, Edinburgh, 1923, p.xxii, Introduction)

<sup>&</sup>quot;In the Koran we have, beyond all doubt, the exact words of Mohammed without subtraction and without addition." (Bosworth Smith, Mohammed and Mohammedansim, p.21)



ତୁର୍କୀର ଟୋପକାପି ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବରେ ଥିବା ହଜରତ ଉସମାନ୍ଙ୍କ କୁର୍ଆନ



ତାସକେଷ୍ଟ ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବର ହଜରତ ଉସମାନ୍ଙ୍କ ରକ୍ତ ଲାଗିଥିବା କୁର୍ଆନ

କୁର୍ଆନ ବର୍ତ୍ତମାନ କୋଟି କୋଟି ଲୋକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କଣ୍ଠସ୍ଥ, ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ 'ହାଫିଜ' କୁହାଯାଏ । କୌତୂହଳ କଥା, ଜଣେ ଛଅ ବା ସାତ ବର୍ଷର ପିଲା, ଯାହାର ମାତୃଭାଷା ଆରବୀ ନୁହେଁ କିୟା ସେ ଆରବୀ ବୁଝିବାକୁ ମଧ୍ୟ ସମର୍ଥ ନୁହେଁ, ଅତି ସହଜରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କୁର୍ଆନ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରିନିଏ । ଏହା ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନର ଏକ ଅନ୍ୟତମ ବୈଶିଷ୍ୟ । ଏଭଳି ଭାବରେ କୌଣସି ମାନବ ରଚିତ ଗ୍ରନ୍ତ କଣ୍ଠସ୍ଥ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

#### ରହସ୍ୟମୟ ଶର

ସାଧାରଣତଃ ମଣିଷ କିଛି ଲେଖିଲେ ତାହା ନିଷୟ କିଛି ନା କିଛି ଅର୍ଥ ପକାଶ କରେ । କୌଣସି ଲେଖକ, କବି ବା ସାହିତ୍ୟିକ ନିଜର ରଚନାରେ ଏମିତି କୌଣସି ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି ନାହିଁ ଯାହା କୌଣସି ଅର୍ଥ ପକାଶ କରେ ନାହିଁ । କୁର୍ଆନ ଗୁନୁର ୨୯ଟି ସ୍ଥାନରେ ଏପ୍ରକାର ରହସ୍ୟମୟ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଛି । ଗୋଟିଏ ବା ଏକାଧକ ଆରବୀ ଅକ୍ଷରକ ନେଇ ଏହି ଶବ୍ଦଗଡିକ ଗଠିତ, ଯଥା--କାଫ, ନୁନ, ହା-ମୀମ, ଅଲିଫ୍-ଲାମ୍-ମୀମ, ୟା-ସୀନ, ତା-ହା ଇତ୍ୟାଦି । କୌତୁହଳ କଥା ଯେ, ଏହି ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ କୁର୍ଆନର ଅଂଶ ରୂପେ ପାଠ କରାଯାଉଥଲେ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଅର୍ଥ ପକାଶ କରନ୍ତି ନାହିଁ। ମହାମାନ୍ୟ ମହଜ୍ମଦ ଏଗୁଡ଼ିକର କୌଣସି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ନାହାନ୍ତି । ଏହି ରହସ୍ୟମୟ ଶବ୍ଦଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର ଅନ୍ୟତମ ବୈଶିଷ୍ୟ ଯାହା ମାନବ ରଚନାରୁ ଏହାକୁ ପୃଥକ୍ କରେ ।

ଏଗୁଡ଼ିକ ଥିଲା ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର କେତୋଟି ସାଧାରଣ ବୈଶିଷ୍ଟା । ଏଥର ଆସନ୍ତ ଜାଣିବା ଯେ ଏହି ଗନ୍ଦୁଟିର ସଞ୍ଜା କିଏ ?

#### କ୍ର୍ଆନର ଚାଲେଞ

ଆପଣ ଏମିତି କୌଣସି ପ୍ରୟକ ଦେଖିଛନ୍ତି ଯେଉଁଥିରେ ଏହାର ଲେଖକ ସମଗ୍ର ମାନବଜଗତକୁ ଚାଲେଞ୍ଜ କରିଛନ୍ତି ଯେ, ତାଙ୍କ ଭଳି ଲେଖା କେହି ଲେଖିପାରିବ ନାହିଁ ? କୌଣସି ମଣିଷ ଏଭଳି ସାହସ କରିନପାରେ ? କିନ୍ତୁ ଏମିତି ଗୋଟିଏ ଗ୍ରନ୍ଥ ଅଛି, ଯାହାକୁ କୁର୍ଆନ କୁହାଯାଏ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟିର ସ୍ଷା ସମଗ ମାନବ ଜାତିକ ଆହାନ କରି କହିଛନ୍ତି—

''କହିଦିଅ—ଯଦି ସମୟ ମାନବ ଏବଂ ଜିନ ମିଶି ଏହି କର୍ଆନର ଅନ୍ରପ (ଏକଗନ୍ଲ) ଆଣିବାକ ଏକଡିତ ହଅନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନେ ପରୟରକ ସାହାଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି, ତଥାପି ସେମାନେ ଏହାର ଅନୁରୂପ (ଗ୍ରନ୍ଥଟିଏ) ଆଣିପାରିବେ ନାହିଁ ।'' (କ୍ରଆନ, ୧୭:୮୮)

ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ଏହି ଚାଲେଞ୍ଜକୁ ଟିକିଏ ସହଜ କରି କୁହାଯାଇଛି—

''କୂର୍ଆନ ଏପରି ଗ୍ରନ୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଏହାକୂ କେହି ରଚନା କରିପାରିବ, ବରଂ ଏହା ପୂର୍ବ ପ୍ରକଟିତ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କର ପୂଷ୍ଟି କରୁଛି ଏବଂ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥର ବିଷ୍କୃତ ବିବରଣୀ ପ୍ରଦାନ କରୁଛି । ଏଥିରେ କୌଣସି ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ଯେ ଏହା ବୃହାଣ୍ଡର ଅଧିପତିଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟିତ ।

କ'ଶ ସେମାନେ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ଏହାକୁ ସେ (ମୁହଜ୍ନଦ) ନିଜେ ଲେଖି ଦେଇଛନ୍ତି ? ତୁମେ ସେମାନଙ୍କୁ କହିଦିଅ— ତୁମେମାନେ ଯଦି ସତ୍ୟବାଦୀ, ତେବେ ଏହାର ଅନୁରୂପ ଗୋଟିଏ ଅଧ୍ୟାୟ ରଚନା କରି ଆଣ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଯାହାଙ୍କୁ ଇଚ୍ଛା ସାହାଯ୍ୟ ପାଇଁ ଡାକିଆଣ ।''

### (କୁର୍ଆନ, ୧୦:୩୭-୩୮)

ସେତେବେଳେ ମଧ୍ୟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ବିରୋଧୀମାନେ କହୁଥିଲେ ଯେ, ସେ ନିଜେ କୁର୍ଆନ ଲେଖି ଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ସୟୋଧନ କରି ସେମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କହୁଛି—

"ଏବଂ (ହେ ମୂହମ୍ମଦ) ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ଅବଭୀର୍ଣ୍ଣ ହେବାପୂର୍ବରୁ ଡୁମେ କୌଣସି ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ ପାଠ କରୁନଥିଲ କିମ୍ଭା ନିଜ ଡାହାଣ ହାତରେ ଲେଖୁ ନଥିଲ, ଯଦି ଏହା ହୋଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ମିଥ୍ୟାରୋପକାରୀମାନେ ସନ୍ଦେହ କରିଥାଆନ୍ତେ ।"

#### (କୁର୍ଆନ, ୨୯:୪୮)

କୁର୍ଆନର ସ୍ରଷ୍ଟା ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ କରୁଛନ୍ତି ଯେ, ଯଦି ମୁହନ୍ନଦ ଲେଖାପଢ଼ା ଜାଣିଥାଆନ୍ତେ ବା ପୂର୍ବରୁ କୌଣସି ଗ୍ରନ୍ଥ ପଢ଼ିଥାଆନ୍ତେ, ତେବେ ହୁଏତ ସେ କୁର୍ଆନ ଲେଖିଦେଇ ପାରିଥାଆନ୍ତି ବୋଲି ସନ୍ଦେହ କରିବାର କିଛି ଯଥାର୍ଥତା ଥିଲା କିୟା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଗ୍ରନ୍ଥରୁ ନକଲ କରିଥାଇପାରନ୍ତି ବୋଲି କହିବାର କିଛି ମୂଲ୍ୟ ଥିଲା । କିନ୍ତୁ ସେ ତ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିରକ୍ଷର ଥିଲେ । ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଏଭଳି ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ସାହିତ୍ୟ ରଚନା କିପରି ସୟବ ?

## ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ନିରକ୍ଷର

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ କୌଣସି ପାଠଶାଳାରେ ପଢ଼ି ନଥିଲେ । ସେ ଅକ୍ଷର ମଧ୍ୟ ଶିଖି ନ ଥିଲେ, ତେଣୁ ନିଜ ନାଁ ମଧ୍ୟ ଲେଖିପାରୁ ନଥିଲେ । କୌଣସି ପତ୍ର ଲେଖିବାର ହେଲେ ସେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କଠାରୁ ଲେଖାଇ ନେଉଥିଲେ ଏବଂ ତଳେ ଦଞ୍ଜଖତ ସ୍ଥାନରେ ନିଜ ମୁଦିରେ ଥିବା ଗୋଟିଏ ମୋହର ମାରି ଦେଉଥିଲେ । ଆମେ ଚିଠି ଲେଖିଲେ ତଳେ ନାଁ ଲେଖୁ ବା ଦଞ୍ଜଖତ କରୁ । ଯଦି ଅଫିସିଆଲ ଚିଠି ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ତଳେ ଦଞ୍ଜଖତ ରହିବା ନିହାତି ଜର୍ରୀ ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ରୋମ, ଇରାନ, ବାହାରିନ୍, ଇଜିପ୍ଟ, ଇଥିଓପିଆ ଆଦି ଦେଶର ଶାସକମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ଚିଠି ଲେଖିଛନ୍ତି; କିନ୍ତୁ କୌଣସିଟିରେ ତାଙ୍କର ଦୟଖତ ନାହିଁ । ଏହା ତାଙ୍କ ନିରକ୍ଷରତାର ଜ୍ୱଳନ୍ତ ପ୍ରମାଣ । ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ରାଜା–ମହାରାଜାମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ପତ୍ର ଲେଖିବ, ଅଥଚ ତଳେ ନିଜ ନାଁ ଲେଖିବ ନାହିଁ, ଏହା ଏକ ଅସ୍ୱାଭାବିକ କଥା । ପାଠକମାନଙ୍କର ହୃଦ୍ବୋଧ ହେବାପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବର ସଂରକ୍ଷିତ ତାଙ୍କର କେତୋଟି ପତ୍ରର ଫଟୋଚିତ୍ର ନିମ୍ମରେ ଦିଆଯାଉଛି ।



ଗସ୍ସାନ୍ର ରାଜାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଲେଖିଥିବା ପତ୍ର



ଇଜିପ୍ଟର ଶାସକଙ୍କ ନିକଟକୁ ଲେଖିଥିବା ପତ୍ର



ମୁସୈଲମା ନିକଟକୁ ଲେଖିଥିବା ପତ୍ର



ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ମୋହର



ଆରବର ଜଣେ ଶାସକଙ୍କ ନିକଟକୁ ଲେଖିଥିବା ପତ୍ର

ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ କିଛି ଲେଖିଥିବା ବା ପଢ଼ିଥିବାର ପ୍ରମାଣ ଇତିହାସରେ ନାହିଁ । ଉଭୟ ମୁସଲିମ ଓ ଅଣମୁସଲିମ ଐତିହାସିକ ଏ ବିଷୟରେ ଏକମତ । ଥୋମାସ କାର୍ଲାଇଲ କୁହନ୍ତି—

''ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ଆମେ ଭୁଲିଯିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ଯେ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଶିକ୍ଷା ତାଙ୍କର ଆଦୌ ନଥିଲା ।''<sup>19</sup>

ଏଡ୍ଓ୍ୱାର୍ଡ ଗୀବନ କୁହନ୍ତି—

''ବାଗ୍ନୀତାର ଏହି ଦକ୍ଷତା ସହ ମୂହନ୍ଷଦ ଜଣେ ନିରକ୍ଷର ଗାଉଁଲି ଲୋକ ଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଯୁବକାଳ ଲେଖାପଢ଼ାର କଳା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଶିକ୍ଷିତ ହୋଇନଥିଲା ।''<sup>(20)</sup>

\_

<sup>&</sup>quot;One other circumstance we must not forget that he had no school learning of the thing we call school learning, none at all." (Thomas Carlyle, Heroes and Hero Worship. P.72)

<sup>&</sup>quot;With these powers of eloquence, Mahomet was an illiterate barbarian; his youth had never been instructed in the arts of reading and writing." (Edward Gibbon, Life of Mahomet, 1735, p.68)

ଜନ୍ ଡାଭେନପୋର୍ଟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ବିଷୟରେ କୁହନ୍ତି ଯେ, ସେ ଆଦୌ ଅକ୍ଷର ଜାଣି ନଥିଲେ ।<sup>(21)</sup>

ମେରେଡିଥ ଟନସେଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ନିରକ୍ଷର ଥିଲେ । $^{(22)}$ 

ସେହିପରି ବୋସ୍ୱାର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍ କୁର୍ଆନକୁ ନିରକ୍ଷର ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ଏକ ଚମ୍ନକାର ବୋଲି କହନ୍ତି—

''ନିରକ୍ଷର ଏବଂ ଲେଖିବା ବା ପଢ଼ିବାକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅସମର୍ଥ ଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେ ଏଭଳି ଗୋଟିଏ ଗ୍ରନ୍ଥର ପ୍ରଣେତା, ଯାହାକି ଏକକାଳୀନ ଏକ କାବ୍ୟ, ଏକ ବିଧାନ, ସାଧାରଣ ପ୍ରାର୍ଥନା ଗ୍ରନ୍ଥ ଏବଂ ଏକ ବାଇବଲ, ଏବଂ ଆଜି ଏକ ଷଷ୍ଟମାଂଶ ମାନବ ଜଗତ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟିକୁ ଶୁଦ୍ଧତା, ଶୈଳୀ, ଜ୍ଞାନ ଓ ସତ୍ୟର ଏକ ଚମ୍ବଳାର ରୂପେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରନ୍ତି ଏବଂ ବାୟ୍ତବରେ ଏହା ଏକ ଚମ୍ବଳାର ।''<sup>(23)</sup>

କିନ୍ତୁ କେତେକ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକ ଆରୋପ କରିଛନ୍ତି ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ନିଜେ କୂର୍ଆନ ଲେଖି ଦେଇଛନ୍ତି । ଜଣେ ନିରକ୍ଷର ବ୍ୟକ୍ତି ଦ୍ୱାରା କୁର୍ଆନ ଭଳି ଗ୍ରନ୍ଥର ରଚନା ସୟବ କି ?

<sup>&</sup>quot;John Davenport, An Apology for Mohammed and the Koran, London, 1869, p.52.

<sup>&</sup>quot;That a man obscure in all but birth, brought up among an unlettered race, with no learning and no material resources..." (Meredith Townsend, Mahommed, The Great Arabian, Boston & New York 1912, p.17)

<sup>&</sup>quot;Illiterate himself, scarcely able to read or write, he was yet the author of a book which is a poem, a code of laws, a Book of Common Prayer, and a Bible in one, and is reverenced to this day by a sixth of the whole human race as a miracle of purity of style, of wisdom, and of truth. It was the one miracle claimed by Mohammed, his standing miracle he called it; and a miracle indeed it is." (R.Bosworth Smith, Mohammed and Mohammedanism, London, p.237)

କୁର୍ଆନ ଏକ ସାଧାରଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ନୁହେଁ ବା କେବଳ ଏକ ଆଧାତ୍ୱିକ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନିକାରୀ ଗ୍ରନ୍ଥ ନୂହେଁ । ଏହା କେବଳ ପୂଜା-ଉପାସନାର ବିଧ୍ ଦେଇନାହିଁ । ଏହା ମଣିଷର ନୈତିକ, ପାରିବାରିକ, ସାମାଜିକ ଓ ଆର୍ଥିକ ସମସ୍ୟାଗୁଡ଼ିକର ଅତି ସ୍ୱନ୍ଦର ସମାଧାନ ଦେଇଛି । ମାନବ ଜୀବନର ପୁମୁଖ ପ୍ରଶ୍ନଗୁଡ଼ିକର ଉତ୍ତର ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ବହନ କରିଛି l ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି, ମଣିଷ ପ୍ରତି, ଜୀବଜନ୍ତୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଏବଂ ପିତା-ମାତା, ଭାଇବନ୍ଧ୍ର, ପତି-ପତ୍ତୀ ଓ ସାହିପଡ଼ୋଶୀଙ୍କ ପ୍ରତି ମନୁଷ୍ୟର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଣ, ତାହା ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛି । ଚାକିରି ଓ ବ୍ୟବସାୟ, ବିବାହ ଓ ବିଚ୍ଛେଦ, ଯୁଦ୍ଧ ଓ ଶାନ୍ତିର ନୀତି ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଛି । ଏହାଛଡ଼ା କୁର୍ଆନରେ ଅନେକ ଐତିହାସିକ ଘଟଣା ଓ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟମାନ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି । ଜୀବବିଜ୍ଞାନ, ପାଣୀବିଜ୍ଞାନ, ଉଦ୍ଭିଦବିଜ୍ଞାନ, ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ, ସମୁଦ୍ର ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ମହାକାଶ ବିଜ୍ଞାନ ପରିସରଭୁକ୍ତ ଅନେକ ତଥ୍ୟ ରହିଛି ଏବଂ ବିଶ୍ୱର ମହାନ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ ଏହି ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକର ସତ୍ୟତାର ପୁଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି, ଯାହା ଆମେ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅଧାୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବା l କେବଳ ଏଡିକି ନୁହେଁ, ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଅନେକ ରହସ୍ୟ ସମ୍ପର୍କରେ ସୂଚନା ଦେଇଛି, ସ୍ୱର୍ଗ, ନର୍କ ଓ ମହାପ୍ରଳୟ ସମ୍ପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ଆଲୋଚନା କରିଛି । ଏହା ବିବିଧ ଜ୍ଞାନର ଏକ ସମୁଦ୍ର ।

ଯିଏ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟିକୁ ମନଧ୍ୟାନ ଦେଇ ପଡ଼ିଛି, ସେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିଥିବ ଯେ ଏଭଳି ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥର ରଚନା ପାଇଁ କେତେ ଜ୍ଞାନ ଆବଶ୍ୟକ । କୌଣସି ମନୁଷ୍ୟର ଜ୍ଞାନର ପରିସର ଏତେ ବିଷ୍ଣୃତ ହେବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଆଜି ସୁଦ୍ଧା କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଏକକାଳୀନ ଏତେଗୁଡ଼ିଏ ବିଷୟ ଉପରେ କୌଣସି ସିଦ୍ଧାନ୍ତମୂଳକ ଗ୍ରନ୍ଥ ଲେଖିନାହିଁ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦ ଲେଖାପଡ଼ା ଜାଣିଥିଲେ ମଧ୍ୟ କୂର୍ଆନର ରଚନା ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସୟବ ନ ଥିଲା । ଯେଉଁମାନେ ଭାବୁଛନ୍ତି ଯେ, କୂର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦଙ୍କର ସୃଷ୍ଟି, ସେମାନେ ଟିକିଏ ଧ୍ୟାନଦେବା ଉଚିତ ଯେ, ଯଦି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦ ନିଜ ସମୟର ଜଣେ ବଡ଼ ଶିକ୍ଷାବିତ୍ ହୋଇଥାନ୍ତେ, ତଥାପି ନିଜ ଜ୍ଞାନ ବଳରେ କୁର୍ଆନର ରଚନା ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସୟବ ନଥିଲା । କେବଳ ସେ ଏକା ନୁହନ୍ତି, ସମଗ୍ର ମାନବଜଗତ ମିଶି ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନର ତାଲେଞ୍ଜ ଏବେ ମଧ୍ୟ ବଳବଉର ରହିଛି ।

ଆଉ କିଛି ଲୋକଙ୍କର ଆରୋପ ହେଉଛି ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମହନ୍ନଦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିଆନ ଓ ୟହୁଦୀମାନଙ୍କ ଧର୍ମଗୁନୁରୁ କୁର୍ଆନକୁ ନକଲ କରିଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଆରୋପକାରୀମାନେ ସାଧାରଣତଃ ଖୀଷ୍ଟିଆନ ଏବଂ ୟହଦୀ ଧର୍ମାବଲନ୍ଦୀ । ଯେହେତ୍ର ସେମାନଙ୍କ ଗୁନ୍ଲର କେତେକ ଶିକ୍ଷା ସହ କୁର୍ଆନର ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହୁଛି, ସେମାନେ ଭାବିଲେ ଯେ କରଆନ ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମଗନ୍ଦର ନକଲ କରାଯାଇଛି । ଏହା ଏକ ଭୁଲ ଧାରଣା । ନକଲ କରିବାପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଲେଖାପଢ଼ାର ଜ୍ଞାନ ଦରକାର, ଯାହାକି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ନଥିଲା । ଏହାଛଡ଼ା କପି କରିବା ପାଇଁ ବାଇବଲ ଆରବୀ ଭାଷାରେ ଉପଲନ୍ଧ ଥବା ଦରକାର । କିନ୍ତ ସେ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାଇବଲର ଆରବୀ ଭାଷାରେ ଅନବାଦ ହୋଇନଥଲା । ବାଇବଲର ପରାତନ ନିୟମ ବା Old Testamentର ଆରବୀ ଅନୁବାଦ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ୨୨୭ବର୍ଷ ପରେ ୯୦୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ପୃସ୍ତୁତ ହେଲା ଏବଂ ନୃତନ ନିୟମ ବା New Testamentର ଆରବୀ ଅନବାଦ ୧୬୧୬ ଖୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ପକାଶ ପାଇଲା ଏବଂ ଏହା କୁର୍ଆନ ପ୍ରକାଶିତ ହେବାର ଏକ ହଜାର ବର୍ଷ ପରେ ହେଲା ।

ରଡୱେଲ ତାଙ୍କର କ୍ରଆନର ଅନ୍ବାଦରେ ଏହା ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ଖୀଷ୍ଟିଆନ ମିଶନାରୀ ଥୋମାସ ପାତ୍ତିକ ହଗସ ମଧ୍ୟ ଏହି ତଥ୍ୟ ତାଙ୍କ ଡିକ୍ସନାରୀରେ ଦେଇଛନ୍ତି ।<sup>(24)</sup>

ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଟିସଡଲ ମଧ୍ୟ ମତ ଦିଅନ୍ତି—

''ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସମୟରେ ନୃତନ ନିୟମର ଆରବୀ ଅନୁବାଦ ଥିବାର କୌଣସି ସନ୍ତୋଷଜନକ ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ । ''(25)

<sup>(24)</sup> "It should be born in mind that we have no clear traces of the existence of Arabic versions of the Old or New Testament previous to the time of Mohammad ... The earliest Ar. Version of the Old Testament of which we have any knowledge, is that of R.Saadias Gaon, AD 900 and the Oldest Ar. Version of the New Testament is that published by Erpenius in 1616." (J.M.Rodwell, El-Koran, London, 1876, Preface p.xix and also in A Dictionary of Islam, Thomas Patrick Hughes, London, 1885, p.516)

<sup>&</sup>quot;W.St.C. Tisdall, The Original Sources of the Koran, London and New York, 1911, p.140.

ଦ୍ୱିତୀୟ କଥା ହେଉଛି ଯେ, ଯଦି କୁର୍ଆନକୁ ବାଇବଲରୁ ନକଲ କରାଯାଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ତର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷାରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରୁହନ୍ତା ନାହିଁ । ଏହା ଏକ ଜଣାଶୁଣା କଥା ଯେ, ଦୈନିକ ପାଞ୍ଚଥର ନମାଜ, ରମଜାନର ଏକ ମାସ ଉପବାସ, ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ପରିମାଣର ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଦାନ (ଜକାତ) ଏବଂ ଜୀବନରେ ଥରେ ହକ୍ କରିବା ମୁସଲମାନମାନଙ୍କ ପାଇଁ କୁର୍ଆନର ମୌଳିକ ଆଦେଶ । କିନ୍ତୁ ଏଥିମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ହେଲେ ବାଇବଲରେ ନାହିଁ । ପୁଣି ବାଇବଲର କେଉଁ ସ୍ଥାନରୁ ଏହା ନକଲ ହେଲା ? ସେହିପରି କୁର୍ଆନରେ ଏମିତି ଅନେକ ଶିକ୍ଷା ରହିଛି, ଯାହା ବାଇବଲର ନୂତନ ବା ପୁରାତନ ନିୟମରେ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ମୁଁ ଗଡ଼ଫ୍ରେ ହିରିନସ୍ଙ୍କର ମତାମତ ଉଦ୍ଧାର କରୁଛି । ହିଗିନସ୍ ଲେଖିଛନ୍ତି—

'ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ନିୟମରେ ସମୟ ପ୍ରକାରର କୁଆଖେଳ ଦୃଢ଼ ଭାବରେ ନିଷିଦ୍ଧ ରହିଛି । ଏହି ନିୟମର ଫାଇଦାକୁ କେହି ଅସ୍ୱୀକାର କରିପାରିବେ ନାହିଁ । ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ନୈତିକତାର ସମୟ ମୂଲ୍ୟରୁ ଏଇଥିପାଇଁ ବଞ୍ଚିତ କରାଯାଉଛି ଯେ, ସେ କୁଆଡ଼େ ବାଇବଲରୁ ସବୁ କପି କରିଦେଇଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ବାଇବଲର ପୁରାତନ ନିୟମ କିୟା ଯୀଶୁଖ୍ରୀଞ୍ଜଙ୍କ ଧର୍ମବାଣୀରେ କେଉଁଠି ମଧ୍ୟ ଏହି କୁକର୍ମ ନିଷିଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ଦେଖିନାହିଁ.... ।''

ହିଗିନସ ପ୍ରଣି ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ଆରବୀୟ ଆଇନଦାତା ତାଙ୍କ ନିୟମରେ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କ ସହ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିଆନ ଓ ୟହୁଦୀ ମହିଳାମାନଙ୍କର ଏକ ମର୍ଯ୍ୟାଦାପୂର୍ତ୍ତ ବିବାହର ବ୍ୟବସ୍ଥା ରଖିଛନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କୁ ବିବାହ ନ କରି

<sup>&</sup>quot;By the law of Mohamed, all games of chance were expressly prohibited: the beneficial tendency of this law surely no one will deny. He is refused all merit for his morality, because it is said that he only copied it from the Bible. I have not observed the prohibition of this vice either in the Decalogue or the gospels..." (Godfray Higgins, An Apology for the Life And Character of the Celebrated Prophet of Arabia called Mahomed or the Illustrious, London, p.35)

ରକ୍ଷିତା ରୂପେ ରଖିବା ନିଷିଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି । କ'ଣ ୟହୁଦୀ ବା ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମରେ ଏଭଳି କୌଣସି ପରୟରାନୁବର୍ତ୍ତୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଅଛି ?''<sup>27)</sup>

କୁର୍ଆନରେ ବର୍ଷିତ ଅନେକ ଐତିହାସିକ ଘଟଣାର ଉଲ୍ଲେଖ ମଧ୍ୟ ବାଇବଲ୍ରେ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଚମତ୍କାର ଥିଲା ଯେ ସେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିବା ପରେ ପରେ ଶିଶୁ ଅବସ୍ଥାରେ ଲୋକମାନଙ୍କ ସହିତ କଥାବାର୍ତ୍ତା କରିଥିଲେ ଏବଂ ଏହା ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କର ଆଉ ଗୋଟିଏ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ ଥିଲା ଯେ ସେ ମାଟିରେ ପକ୍ଷୀ ତିଆରି କରି ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନାମରେ ତାକୁ ଜୀବଦାନ ଦେଇ ଦେଉଥିଲେ (କୁର୍ଆନ, ୩ : ୪୯) । ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କର ଏହି ଚମତ୍କାରିତା ବିଷୟ କୁର୍ଆନ ବର୍ଷ୍ଣନା କରିଥିବା ବେଳେ ବାଇବଲ୍ରେ ଏହାର କୌଣସି ସଙ୍କେତ ନାହିଁ । ତେବେ ବାଇବଲ୍ରୁ କିପରି ଏହା ନକଲ ହେଲା ?

ସେହିପରି କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ରେ କେତେକ ସମାନତା ଥିଲାବେଳେ ଅନେକ ତାର୍ତ୍ଦ୍ୱିକ ଓ ତଥ୍ୟଗତ ବୈଷମ୍ୟ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ବିଷୟରେ ବାଇବଲ୍ କହେ ଯେ, ୟହୁଦୀମାନେ ତାଙ୍କୁ କୁଶବିଦ୍ଧ କରି ହତ୍ୟା କଲେ; କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ବିପରୀତ କଥା କହିଛି ଯେ ସେମାନେ ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିନାହାନ୍ତି କିୟା କୁଶବିଦ୍ଧ କରିବାରେ ସଫଳ ମଧ୍ୟ ହୋଇନାହାନ୍ତି ବରଂ ଈଶ୍ୱର ତାଙ୍କୁ ସଶରୀରରେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଉଠାଇନେଲେ । ଯଦି କୁର୍ଆନ ବାଇବଲ୍ରୁ ନକଲ କରାଯାଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ସେଥିରେ ଏଭଳି ଓଲଟା କଥା କାହିଁକି ରୁହନ୍ତା ? ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ବାଇବଲ୍ ମତକୁ ସମର୍ଥନ କରି ଯୀଶୁଙ୍କୁ ମୃତ ବୋଲି କାହିଁକି ସ୍ୱୀକାର କଲେ ନାହିଁ ? ଯେହେତୁ କୁର୍ଆନ ତାଙ୍କ ନିଜ ରଚନା ନଥିଲା, ସେଥିରେ କୌଣସି ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବା ପାଇଁ ସେ ସମର୍ଥ ନଥିଲେ । ତେଣୁ ବାଇବଲ୍ରୁ କୁର୍ଆନ ନକଲ ହୋଇଛି ବୋଲି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକମାନଙ୍କର ଆରୋପ ଅବଶ୍ୟ ଏକ ଅଭିସନ୍ଧିମୂଳକ ମିଥ୍ୟାରୋପ ।

<sup>&</sup>quot;The Arabian lawgiver provides for the honourable marriage of Jewish and Christian women with Mohamedans, but prohibits them as concubines. Have either Jews or Christians ever thought of making any reciprocal provision?" (lbid.p.35)

#### କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ ମଧ୍ୟରେ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟର କାରଣ

ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠିପାରେ ଯେ, ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ପୁଣି ଅନେକ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ କିପରି ରହିଲା ? ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ କେବଳ କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ରେ ନୁହେଁ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସବୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ରହିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ବାଇବଲ୍ ଓ କୁର୍ଆନରେ ଏକେଶ୍ୱରବାଦ, ପରଲୋକବାଦ ସହ ଅନେକ ନୈତିକ ଶିକ୍ଷାରେ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି । ସେହିପରି ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ସୃଷ୍ଟି, ଆଦମ୍ ଓ ଇଭ୍ଙ୍କ ସୃଷ୍ଟି, ମହାମାନ୍ୟ ନୁହଙ୍କ ସମୟର ବନ୍ୟା, ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ଚମତ୍କାର, ସୁନା ବାଛୁରୀ, ମହାମାନ୍ୟ ଅୟୁବଙ୍କ ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ସବାର ରାଣୀ ବିଲକିସ୍ ଏବଂ ୟୁନୁସଙ୍କ ମାଛ ଗର୍ଭରୁ ମୁକ୍ତି, ମହାମାନ୍ୟ ଇବ୍ରାହିମ, ଦାଉଦ, ସୁଲେମାନ, ୟାକୁବ୍ ଓ ୟୁସୁଫ୍ ଆଦି ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣନାରେ ମଧ୍ୟ ଉଭୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି ।

ଆମେ ଜାଣିବା ଉଚିତ ଯେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜାତି ଗୋଟିଏ ହିଁ ପରିବାର । ତେଣୁ ତାର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ସେ ବିଭିନ୍ନ ଯୁଗରେ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥମାନ ପଠାଇଛନ୍ତି, ଯାହାକି ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ, ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାରେ ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଛି । ତେଣୁ, ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ବସବାସ କରୁଥିଲେ ସୂଦ୍ଧା ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ନୀତିନିୟମରେ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିବା ସ୍ୱାଭାବିକ । ବିଭିନ୍ନ ସହରରେ ରହୁଥିବା ପୁତ୍ରମାନଙ୍କୁ ବାପା ଲେଖିଥିବା ପତ୍ରଗୁଡ଼ିକରେ ଯଦି ସମାନତା ଦେଖାଯାଏ, ତେବେ ଏହାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ପୁଅମାନେ ପରସ୍କରଠାରୁ ଚିଠିଗୁଡ଼ିକ ନକଲ କରିନେଇଛନ୍ତି ?

କୁର୍ଆନ ଆରବରେ ପ୍ରକଟ ହେଲା । ତେଣୁ ଏହା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଭାବରେ ସେହି ଗ୍ରନ୍ଫୁଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଛି, ଯାହା ସହିତ ଆରବବାସୀ ଭଲରୂପେ ପରିଚିତ ଥିଲେ ଏବଂ କେବଳ ସେହି ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଘଟଣାବଳୀ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛି ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ ସେମାନେ ଭଲରୂପେ ଜାଣିଥିଲେ । ପୂର୍ବ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ସେମାନଙ୍କୁ ମନେ ପକାଇଦେବା ହିଁଥିଲା କୁର୍ଆନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ସବୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସମାନତା ଅଛି ବୋଲି କୂର୍ଆନ ଉପଦେଶ ଦେଇ କହଛି— ''(ସେମାନଙ୍କୁ) କୂହ, ହେ ଗ୍ରନ୍ଥଧାରୀମାନେ ! ଆସ ଏପରି ଏକ (ନ୍ୟାୟୋଚିତ) କଥା ପ୍ରତି ଯାହା ଆମ ଓ ତୂମ ମଧ୍ୟରେ ସମାନ ଭାବରେ ରହିଛି ।''

(କୁର୍ଆନ, ୩:୬୪)

ଏହାବ୍ୟତୀତ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆସିଛନ୍ତି ବୋଲି ମନୁଷ୍ୟକୁ ସ୍କରଣ କରାଇ କୁର୍ଆନ କହିଛି—

''ଏପରି କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ନାହିଁ, ଯାହା ନିକଟକୁ କୌଣସି ସଚେତକ ଆସିନାହାନ୍ତି ।''

(କୁର୍ଆନ ୩୫:୨୪)

କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବିଷୟରେ ବର୍ତ୍ତନା କରିନାହିଁ । ଯଦି ଲକ୍ଷାଧିକ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ବିଷୟରେ ଏହା ବର୍ତ୍ତନା କରିଥାଆନ୍ତା, ତେବେ କେବଳ ସେମାନଙ୍କ ନାଁରେ ହିଁ ଗ୍ରନ୍ଥଟି ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇଯାଇଥାଆନ୍ତା ।

ତେଣୁ କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ରେ ଥିବା ସାମଞ୍ଜସ୍ୟର କାରଣ ଏହା ନୁହେଁ ଯେ କୁର୍ଆନକୁ ବାଇବଲ୍ରୁ ନକଲ କରାଯାଇଛି । ଏହାର ପ୍ରକୃତ କାରଣ ହେଉଛି ଯେ ଉଭୟଙ୍କର ସ୍ରଷ୍ଟା ଜଣେ ଏବଂ ଉଭୟ ସମାନ ସୂତ୍ରରୁ ଆସିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ବର୍ତ୍ତମାନର ବାଇବଲ୍ରେ ଥିବା ଯେଉଁ ଦୈବବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଶୋଧନ ବା ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇନାହିଁ, ସେଗୁଡ଼ିକ କୁର୍ଆନ ସହ ମେଳ ଖାଇବାରେ କୌଣସି ବିଚିତ୍ରତା ନାହିଁ ।

## କୁର୍ଆନର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ସତ୍ୟ ହେଲା

ରୋମ ବିକୟ : ଈଶ୍ୱରବାଶୀ ମିଥ୍ୟା ହେବା ସୟବ ନୁହେଁ । କୁର୍ଆନ କେତେକ ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ କଲା, ଯାହାକି ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହେଲା । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ୬୨୦ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥ ଏକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଘଟଣାର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରି ସମୟଙ୍କୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟତକିତ କରିଦେଲା । ଘଟଣାଟି ହେଉଛି ଏହିପରି—

ରୋମ ଓ ଇରାନ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାୟ ଯୁଦ୍ଧ ଲାଗି ରହୁଥିଲା । ୬୧୫ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ରୋମୀୟମାନେ ଇରାନ ଦ୍ୱାରା ଶୋଚନୀୟ ରୂପେ ପରାଜିତ ହେଲେ । ଯଦ୍ଧରେ ରୋମର ବିପଳ କ୍ଷୟକ୍ଷତି ହେଲା ଏବଂ ଅନେକ ରୋମୀୟ ପାଦ୍ରୀମାନଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିଦିଆଗଲା । ପାର୍ସିମାନେ ତତ୍କାଳୀନ ରୋମାନ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ବହୁ ଅଂଶ ଯଥା—ସିରିଆ, ପାଲେଷ୍ଟାଇନ୍, ଇଜିପ୍ଟ, ଆରମେନିଆ ଇତ୍ୟାଦି ଦଖଲ କରିନେଲେ । ମୁସଲମାନମାନେ ରୋମର ସମର୍ଥକ ଥିଲେ; କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ମକ୍କାବାସୀ ଶତ୍ରୁମାନେ ଇରାନ୍କୁ ସମର୍ଥନ କରୁଥିଲେ । ଯୁଦ୍ଧରେ ରୋମର ପରାଜୟ ଫଳରେ ମୁସଲମାନମାନେ ଦୁଃଖିତ ହେଲେ । ଶତ୍ରୁମାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ତାସ୍ଥଲ୍ୟ କଲେ ଯେ, ଦେଖ ତୁମ ରୋମୀୟ ଭାଇମାନେ କେମିତି ଆମ ପାର୍ସି ଭାଇମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହାରିଗଲେ । ଏହା ମୁସଲମାନମାନଙ୍କୁ ବାଧୁଥିଲା ।

ଯୁଦ୍ଧ ଫଳରେ ରୋମାନ୍ ସାମ୍ରାଙ୍ଗ୍ୟ ଏତେ ଦୂର୍ବଳ ହୋଇ ପଡ଼ିଥିଲା ଯେ, ଆଉ କେବେ ତା' ପକ୍ଷରେ ଇରାନ୍ ଜୟ କରିବା ଅସୟବ ଲାଗୁଥିଲା । ଏମିତି ଏକ ସମୟରେ କୁର୍ଆନ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କଲା—

''ରୋମୀୟମାନେ ନିକଟବର୍ତୀ ଭୂଖଞରେ ପରାଞ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଏହି ପରାଜୟ ପରେ କିଛି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ପୁଣି ବିଜୟୀ ହେବେ l ପୂର୍ବେ ଏବଂ ପରେ ମଧ୍ୟ ଅଲ୍ଲାହ ହିଁ କ୍ଷମତାଶାଳୀ ଏବଂ ସେଦିନ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହାୟତା ପାଇ ମୁସଲମାନମାନେ ଅତି ଆନନ୍ଦିତ ହେବେ l ଅଲ୍ଲାହ ଯାହାକୁ ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି, ତାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି ଏବଂ ସେ ପରାକ୍ରମୀ ଓ କରୁଣାମୟ l ଏହା ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଅଙ୍ଗୀକାର; ଅଲ୍ଲାହ ନିଜ ଅଙ୍ଗୀକାର ଭଙ୍ଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ ଏକଥା ବୁଝନ୍ତି ନାହିଁ l''

#### (କୁର୍ଆନ, ୩୦: ୨-୬)

କୁର୍ଆନର ଏହି ଅପ୍ରତ୍ୟାଶିତ ଘୋଷଣା ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ କରିଦେଲା । କିନ୍ତୁ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ସତ୍ୟ ହେଲା । ଏହାର ନଅବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ୬ ୨ ୪ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ପୁଣି ଥରେ ରୋମ ଏବଂ ଇରାନ ମଧ୍ୟରେ ଭୟଙ୍କର ଯୁଦ୍ଧ ହେଲା ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧରେ ରୋମ ବିଜୟୀ ହେଲା । ଏହା ଦେଖି ମୁସଲମାନମାନେ ଖୁବ୍ ଆନନ୍ଦିତ ହୋଇଥିଲେ । ଏହି ଘଟଣାଟି ବିଶ୍ୱ ଇତିହାସର ଏକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଘଟଣା ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସୁରକ୍ଷାର ବଚନ : ସେହିପରି ଆଉ ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ହେଉଚ୍ଚି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ । ମକ୍କା ଏବଂ ମଦିନାରେ ଶତ୍ରୁମାନେ ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବାର ସବୁ ପ୍ରକାର ପ୍ରୟାସ କରୁଥିଲେ । ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଜୀବନ ପ୍ରତି ସର୍ବଦା ବିପଦ ଲାଗି ରହୁଥିଲା । ଏମିତି ଅବସ୍ଥାରେ କୁର୍ଆନ ତାଙ୍କୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଭୟ ପ୍ରଦାନ କରି ବଚନ ଦେଲା—

''ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ ତୁମକୁ ଲୋକମାନଙ୍କଠାରୁ ଅବଶ୍ୟ ରକ୍ଷା କରିବେ ।''

#### (କୁର୍ଆନ, ୫:୬୭)

ସୂତରାଂ କୁର୍ଆନର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ସତ ହେଲା । ଯଦିଓ ଅନେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରାଯାଇଛି; କିନ୍ତୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ଦୈବୀସୁରକ୍ଷା ମିଳିଲା । ଅନେକ ଯୁଦ୍ଧକ୍ଷେତ୍ରରେ ସେ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ, ଯୁଦ୍ଧରେ ଆହତ ମଧ୍ୟ ହେଲେ, ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବା ପାଇଁ ନାନାପ୍ରକାର ଯୋଜନା କରାଗଲା, ଯହୁଦୀମାନେ ତାଙ୍କୁ ବିଷ ମଧ୍ୟ ଦେଲେ; କିନ୍ତୁ ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କର ସକଳ ଚେଷ୍ଟା ସତ୍ତ୍ୱେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଜୀବନ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଲା ।

ଯଦି କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ନିଜ ରଚନା ହୋଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଚାରିଆଡୁ ଶତ୍ରୁମାନେ ଘେରି ରହିଥିବାବେଳେ ଏମିତି ଏକ ଅସାମାନ୍ୟ ଘୋଷଣା କରିବାକୁ ସେ ସାହସ କରିଥାଆନ୍ତେ କି ?

# ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ପ୍ରତି ଆକଟପୂର୍ତ୍ତ ଦୈବବାଣୀ

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନ ସମ୍ପର୍କରେ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଏମିତି କେତେକ କଥା ବର୍ତ୍ତନା କରିଛି ଯାହାକୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦ ନିଜେ ଏହାର ସ୍ରଷ୍ଟା ହୋଇଥିଲେ, ଆଦୌ ସେଥିରେ ଲେଖି ନଥାଆନ୍ତେ, ବିଶେଷକରି ଯଦି ସନ୍ତାନ ବା ପ୍ରତିଷ୍ଟା ତାଙ୍କର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଥାଆନ୍ତା । ମୁଁ କେତୋଟି ଉଦାହରଣ ଦେଉଛି ।

ଥରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ କୁରେଶ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର କେତେକ ନେତୃସ୍ଥାନୀୟ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସହ ଇସ୍ଲାମ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନାରତ ଥିଲେ । ଏହି ସମୟରେ ଅକୁଲ୍ଲାହ ବିନ୍ ଉମ୍ମେ ମକ୍ତୂମ୍ ନାମକ ଜଣେ ଦୃଷ୍ଟିହୀନ ବ୍ୟକ୍ତି ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚିତାଙ୍କୁ ଧର୍ମ ସୟନ୍ଧୀୟ କିଛି ପ୍ରଶ୍ନ ପତାରିଲେ । କଥାବାର୍ତ୍ତା ମଧ୍ୟରେ ବାଧା ଉପୁଜିବାରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଅସନ୍ତୋଷ ପ୍ରକାଶ କଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ମୁହଁରେ

ବିରକ୍ତିଭାବ ପ୍ରକାଶ ପାଇଲା । ସେ ସେହି ଅନ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ନ ଦେଇ ନିଜର କଥାବାର୍ତ୍ତା ଜାରି ରଖିଲେ । ନିଜ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କର ଏଭଳି ଆଚରଣ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ପସନ୍ଦ ହେଲାନାହିଁ । ତତ୍ୟଣାତ୍ ତାଙ୍କୁ ଆକଟ କରି ନିମ୍ନ ଦୈବବାଣୀ ହେଲା—

''ସେ (ଅର୍ଥାତ୍ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ) ଭୂକୁଞ୍ଚନ କରି ମୁହଁ ଫେରାଇନେଲେ, କାରଣ ତାଙ୍କ ନିକଟକୁ ଜଣେ ଅନ୍ଧ ଆସିଲା । (ହେ ମୁହଜ୍ନଦ) ତୁମେ କ'ଣ ଜାଣ, ହୁଏତ ସେ ସୁଧୁରି ଯାଇଥାଆନ୍ତା କିୟା ଉପଦେଶ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତା । ଯିଏ ଉପଦେଶ ପ୍ରତି ଭୂକ୍ଷେପ କରେନାହିଁ, ତା' ପ୍ରତି ତ ତୁମେ ଧ୍ୟାନ ଦେଉଛ, ଅଥଚ ସେ ନ ସୁଧୁରିଲେ ତୁମର କିଛି ଦୋଷ ନାହିଁ । ଆଉ ଯିଏ ତୁମ ପାଖକୁ ଦଉଡ଼ି ଆସେ ଏବଂ (ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି) ଭୟ ମଧ୍ୟ ରଖେ, ତା'ଆଡୁ ତୁମେ ମୁହଁ ଫେରାଇ ନେଉଛ । ଏପରି କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏହା ତ ଏକ ହିତୋପଦେଶ, ଯାହାର ଇଚ୍ଛା ସେ ଗ୍ରହଣ କରୁ ।''

## (କୁର୍ଆନ, ୮୦:୧-୧୨)

କୂର୍ଆନର ଉପରୋକ୍ତ ଲେଖା କ'ଶ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ? ଲେଖାର ଶୈଳୀରୁ ଜଣାପଡୁଛି ଯେ, ତାଙ୍କୁ ଏକପ୍ରକାର ଆକଟ କରି କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଯିଏ ସ୍ୱଇଚ୍ଛାରେ ଧର୍ମ ବିଷୟରେ କିଛି ଜାଣିବାକୁ ଆଗ୍ରହୀ, ସେ ଜଣେ ଅତି ସାଧାରଣ ଲୋକ ହେଉପଛେ, ତା' ପ୍ରତି ପ୍ରଥମେ ଧ୍ୟାନଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । ତେଣୁ ଏମିତି ଆଉ କରନାହିଁ । ଯଦି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ନିଜେ କୁର୍ଆନର ଲେଖକ ହୋଇଥାଆନ୍ତେ, ତେବେ ସେଥିରେ ସେ ନିଜ ପ୍ରତି ଏଭଳି ଆକଟପୂର୍ଣ୍ଣ କଥା କାହିଁକି ଲେଖିଥାନ୍ତେ ? ଏହା ତାଙ୍କର ଆତ୍ମସନ୍ନାନ କ୍ଷୂର୍ଣ୍ଣ କରୁନାହିଁ କି ?

# ଇଚ୍ଛାବିରୁଦ୍ଧ ଦୈବବାଣୀ

ଅନ୍ୟ ଏକ ଘଟଣା ହେଉଛି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ କକା ଅବୁ ତାଲିବ୍ଙ୍କର, ଯିଏ କି ତାଙ୍କୁ ଖୁବ୍ ଭଲ ପାଉଥିଲେ ଏବଂ ଆଠବର୍ଷ ବୟସରୁ ତାଙ୍କର ଲାଳନ-ପାଳନ କରିଆସିଥିଲେ । କେବଳ ଏତିକି ନୁହେଁ, କୁରେଶ ସମ୍ପ୍ରଦାୟଠାରୁ ପୁତୁରାଙ୍କୁ ସେ ଦୀର୍ଘ ଦଶବର୍ଷ ସୁରକ୍ଷା ଦେଇଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମଧ୍ୟ କକାଙ୍କୁ ଭାରି ଭଲ ପାଉଥିଲେ ଏବଂ ପରିବାରର ଅନ୍ୟ ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କ ପରି କକା ମଧ୍ୟ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିନିଅନ୍ତୁ ବୋଲି ସେ

ଚାହୁଁଥିଲେ । କକାଙ୍କ ପାଇଁ ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା ମଧ୍ୟ କରୁଥିଲେ । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ଇଚ୍ଛା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଘୋଷଣା କରି କହିଲା—

''(ହେ ମୁହମ୍ମଦ) ତୁମେ ଯାହାକୁ ଚାହଁ, ତାକୁ ସତ୍ମାର୍ଗରେ ନେଇପାରିବ ନାହିଁ, ବରଂ ଈଶ୍ୱର ଯାହାକୁ ଚାହିଁବେ ସତ୍ମାର୍ଗରେ ନେବେ ।''

## (କୁର୍ଆନ, ୨୮:୫୬)

କୁର୍ଆନର ଏହି ଘୋଷଣା ଦ୍ୱାରା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମର୍ମାହତ ହେଲେ, କାରଣ ସେ ଜାଣିଗଲେ ଯେ କକା ଅବୁ ତାଲିବ୍ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିବେ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତରେ ଜୀବନ ଥିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅବୁ ତାଲିବ୍ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କଲେନାହିଁ । କୁର୍ଆନର ଉପରୋକ୍ତ ବାକ୍ୟଟି କ'ଣ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ନିଜେ ଲେଖିଦେଲେ ? ସେ କୁର୍ଆନର ଲେଖକ ହୋଇଥିଲେ ଏଭଳି କଥା କଦାପି ସେଥିରେ ଲେଖି ନ ଥାଆନ୍ତେ ।

ଆନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଘଟଣା ହେଉଛି, ସ୍ୱୟଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ନିଜ ପଡ଼ୀଙ୍କର । ମଦିନାର ଅଜୁଲ୍ଲାହ ଇବ୍ନ ଉବଇ ନାମକ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ବିଭିନ୍ନ ଷଡ଼ଯନ୍ତ କରିଆସୁଥିଲା । ତାଙ୍କ ସନ୍ନାନକୁ ଧୂଳିସାତ୍ କରିଦେବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନେଇ ସେ ଥରେ ତାଙ୍କ ପଡ଼ୀ ହଜରତ ଆଈଶାଙ୍କ ନାଁରେ କୁସାରଟନା କଲା । କିଛି ଖଳପ୍ରକୃତିର ଲୋକଙ୍କ ସହ ମିଶି ସେ ଏକ ମିଥ୍ୟା ଗୁଜବ ଚାରିଆଡ଼େ ପ୍ରଚାର କଲା । କେତେକ ମୁସଲମାନ ମଧ୍ୟ ଏଥରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ନିଜ ପତ୍ନୀଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅପବାଦ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପାଇଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷଦାୟକ ଥିଲା । ସେ ଦୁଃଖରେ ଭାଙ୍ଗପଡ଼ିଲେ । ପଡ଼ୀ ଆଈଶା ମଧ୍ୟ ଏହି ଦୁର୍ନାମ ଯୋଗୁଁ ମାସେକାଳ ଶଯ୍ୟାଶାୟୀ ହୋଇପଡ଼ିଲେ । ଏହି ଘଟଣା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସନ୍ନାନ ଓ ସାମାଜିକ ପ୍ରତିଷାକୁ ଯଥେଷ୍ଟ କ୍ଷୁର୍ଣ୍ଣ କଲା । ସେ କ'ଣ କରିବେ ଜାଣିପାରିଲେ ନାହିଁ । ଅବଶେଷରେ ହଜରତ ଆଈଶା ଯେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ଏବଂ ଦୁଷ୍ଟମାନେ ଏହି ଅପବାଦର ସୃଷ୍ଟା ବୋଲି ଘୋଷଣା କରି କୁର୍ଆନର ନିମ୍ନ ଦିବ୍ୟବାଣୀ ପ୍ରକଟ ହେଲା—

''ଯେଉଁମାନେ ଏହି ଗୁରୁତର ଅପବାଦ ଗଢ଼ିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଗୋଟିଏ ଗୋଷୀ । ତୁମେମାନେ ଏହାକୁ ନିଜ ପାଇଁ ଅନିଷ୍ଟକର ବିଚାର କରନାହିଁ, ବରଂ ଏହା ତୁମମାନଙ୍କ ପାଇଁ ମଙ୍ଗଳକର । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ଅପବାଦଜନିତ ପାପରୁ ଯାହା ଅର୍ଜନ କରିଛି, ତାର ଫଳ ଭୋଗିବ ଏବଂ ଯିଏ ନିଜ ଉପରେ ଏହାର ଗୁରୁଭାର ଗ୍ରହଣ କରିଛି, ତାକୁ କଠିନ ଶାୟି ମିଳିବ ।''

(କୁର୍ଆନ, ୨୪:୧୧)

ସାଧାରଣତଃ ଏଭଳି ଧରଣର ଅପବାଦ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷର ସାମାଚ୍ଚିକ ପ୍ରତିଷା ଗଭୀରଭାବେ କ୍ଷୁଣ୍ଡ ହୁଏ । ନିଜ ପତ୍ନୀ ବିଷୟରେ ବଜାରଘାଟରେ ଆଲୋଚନା ହେଉ, ଏହା ତା' ଛାତିରେ ତୀର ମାରିଲା ପରି ଲାଗେ । କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଚାହେଁ ନା ଯେ ତା' ପରିବାରର ଏମିତି ଏକ ଅପବାଦଜନିତ ଘଟଣା ଲେଖା ଆକାରରେ ସର୍ବସାଧାରଣଙ୍କ ପଢ଼ିବାପାଇଁ ପ୍ରକାଶ ପାଉ ଏବଂ ଲୋକେ ତାକୁ ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ପ୍ରତିଦିନ ପଢ଼ୁଥାଆନ୍ତୁ । ନିଜ ଆତ୍କୃଜୀବନୀରେ ମଧ୍ୟ କେହି ଆତ୍କୃନିୟା କରିବା ପସନ୍ଦ କରିବ ନାହିଁ । କୁର୍ଆନ ଗ୍ରନ୍ଥଟିକୁ ପ୍ରତିଦିନ କୋଟି କୋଟି ଲୋକ ପଢ଼ିଡ । କ'ଣ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ ଆତ୍କୃନିୟା କରିବା ପାଇଁ କୁର୍ଆନ ଲେଖିଲେ ?

ଯେଉଁମାନେ କୁହନ୍ତି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ନିଜେ କୁର୍ଆନର ରଚୟିତା, ସେମାନେ ଟିକିଏ ଚିନ୍ତା କରିବା ଉଚିତ ଯେ ସେ ନିଜେ କୁର୍ଆନ ଲେଖିଥିଲେ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀଙ୍କ ବିଷୟରେ ଘଟିଥିବା ଏମିତି ଏକ ଘଟଣାକୁ କ'ଣ କୁର୍ଆନ ଭଳି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସ୍ଥାନ ଦେଇଥାଆନ୍ତେ ? ଏଥିରେ କୌଣସି ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ଯେ ଉପରୋକ୍ତ ବାକ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ତାଙ୍କ ଇଚ୍ଛା ବିରୁଦ୍ଧରେ କୁର୍ଆନରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ଏବଂ ଏହା ପ୍ରମାଣିତ କରୁଛି ଯେ କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହ୍ନ୍ମଦଙ୍କ ନିଜ ରଚନା ନୁହେଁ।

#### ପଞ୍ଚମ ଅଧାୟ

# କୁର୍ଆନର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚମକାରିତା

ସତ୍ୟ ସବୁ ଯୁଗରେ ସତ୍ୟ । ଦୈବବାଣୀ ସବୁ ସମୟରେ ନିଜର ସତ୍ୟତା ପ୍ରତିପାଦନ କରିଥାଏ । ଏହାକୁ ସାହିତ୍ୟିକ, ତାଭ୍ୱିକ, ନୈତିକ, ବୈଧାନିକ ବା ବୈଜ୍ଞାନିକ ଯେକୌଣସି ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପରୀକ୍ଷା କଲେ ମଧ୍ୟ ଏହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହେବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନର ଯୁଗ । ତେଣୁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନକୁ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଇପାରେ ।

ବିଜ୍ଞାନ ହେଉଛି କୌଣସି ଘଟଣାର ପ୍ରାକୃତିକ ତଥ୍ୟକୁ ଜାଣିବାପାଇଁ ଅନୁସନ୍ଧାନର ଏକ ଅଧ୍ୟୟନ କ୍ଷେତ୍ର, ଯେଉଁଠି ଅତି ଉଚ୍ଚମାନର ପରୀକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଘଟଣାର ପ୍ରାକୃତିକ ସତ୍ୟାସତ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରାଯାଏ l

ଅନେକ ଲୋକ କୁହନ୍ତି ଯେ, 'ଧର୍ମ' ଆଉ 'ବିଜ୍ଞାନ' ଉଭୟ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ କ୍ଷେତ୍ର । ତେଣୁ ଧର୍ମକୁ ବିଜ୍ଞାନ ସହ ଯୋଡ଼ିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ସେମାନଙ୍କ ଧାରଣା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ଧର୍ମ ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ନିୟମ ଯାହାର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସଂସାରର ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମ ଅନୁସାରେ ଗଢ଼ାଯାଇଛି । ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ସୃଷ୍ଟି ସୟନ୍ଧରେ ଅନେକ ତଥ୍ୟ ଦିଆଯାଇଥାଏ, ଯାହାର ସତ୍ୟାସତ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଇପାରେ । ମାତ୍ର ଯେହେତୁ ବିଜ୍ଞାନର ପରିସର ମଧ୍ୟ ସୀମିତ, ଏହା ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକରେ ଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଷୟକୁ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରି ଜାଣିପାରିବ ନାହିଁ । ଈଶ୍ୱରତତ୍ତ୍ୱ, ପୁନର୍ଜୀବନତତ୍ତ୍ୱ, ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ନର୍କ, ଦେବଦୂତ, ଅଲୌକିକତା ଆଦି ଧର୍ମର ଅନେକ ବିଷୟ ବିଜ୍ଞାନର ପରିସରଭୁକ୍ତ ନୁହେଁ । ବିଜ୍ଞାନ ଏତେ ଉନ୍ନତି କରିନାହିଁ ବା ଏସବୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ଯନ୍ତପାତି ଉଦ୍ଭାବନ ହୋଇନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତର ଯେଉଁ ବିଷୟଗୁଡ଼ିକ ବିଜ୍ଞାନର ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି, ସେଗୁଡ଼ିକ ଅବଶ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନସନ୍ତ ହେବା ଉଚିତ । ଯଦି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ଏହି ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରମାଣିତ କୌଣସି ସତ୍ୟର ପରିପର୍ମୀ ହୁଏ, ତେବେ ତାହା ବୃହୁବାଣୀ ନୃହେଁ, ବରଂ

'ମାନବବାଣୀ' । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଯଦି କୌଣସି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଥାଏ ଯେ ପୃଥିବୀ ସ୍ଥିର ରହିଛି ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟ ତା' ଚାରିପଟେ ବୁଲୁଛି, ତେବେ ଏକଥା ସତ୍ୟ ନୁହେଁ ବୋଲି ବିଜ୍ଞାନ ପ୍ରମାଣିତ କରିସାରିଛି । ତେଣୁ ଏଭଳି ମିଥ୍ୟା ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥର ଅଂଶ ହୋଇନପାରେ । ତେଣୁ ଧର୍ମକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବାରେ ଅବଶ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନ ସାହାଯ୍ୟ କରେ । ଯଦି ଆମେ ବିଜ୍ଞାନକୁ ଧର୍ମରୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଲଗା କରିଦେବା ତେବେ ଅନେକ ମିଥ୍ୟାକୁ ଆମକୁ ଧର୍ମ ବୋଲି ମାନିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରଖ୍ୟାତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆଲବର୍ଟ ଆଇନ୍ଷ୍ୟାଇନ୍ କହିଥିଲେ—"Science without religion is lame and religion without science is blind." ଅର୍ଥାତ, ଧର୍ମ ବିନା ବିଜ୍ଞାନ ଛୋଟା ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ବିନା ଧର୍ମ ଅଦ୍ଧ । କିନ୍ତୁ ଯଦି କେହି କହେ ଯେ ଧର୍ମର ସବୁ ତତ୍ତ୍ୱଗୁଡ଼ିକ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରମାଣିତ ହେବା ଦରକାର, ତେବେ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ଭୁଲ କରିବ । ଉଦାହରଣସ୍ୱରୂପ ଯଦି ସେ ସ୍ୱର୍ଗ ବା ନର୍କର ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରମାଣ ଖୋଜେ, ତେବେ ଏହା ସୟବ ନୁହେଁ । କାରଣ ଏଗୁଡ଼ିକ ଏକ ଅଦୃଶ୍ୟ କଗତର ଅଂଶ ଯାହାକି ବିଜ୍ଞାନର ପରିସରଭୁକ୍ତ ନୁହେଁ । ଏଗୁଡ଼ିକୁ ନ ଦେଖି ଦୈବବାଣୀ ବଳରେ ବିଶ୍ୱାସ କରିବା ହିଁ ଧର୍ମ ।

ସୁତରାଂ ଏହାର ସରଳ ଉପାୟ ହେଉଛି ଯେ ଗ୍ରନ୍ଥଟି କାହାର, କେବଳ ଏତିକି ଅନୁସନ୍ଧାନ କରାଯାଉ । ତାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବାଣୀର ରହସ୍ୟ ଭେଦ କରିବା ମନୁଷ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ସୟବ ନୁହେଁ । ପ୍ରେସ୍କିପ୍ସନ୍ଟି ଡାକ୍ତରଙ୍କର କି ନୁହେଁ, ତାହା ପରୀକ୍ଷା କରିବା ସହଜ, କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ଲେଖାଯାଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥାକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବା ସହଜ ନୁହେଁ । କୌଣସି ଆଦେଶନାମାଟି ରାଜାଙ୍କର କି ନୁହେଁ, ତାହା ଅବଶ୍ୟ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଇପାରେ । ଯଦି ଏହା ରାଜାଙ୍କର ଆଦେଶ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ଆଦେଶନାମାରେ ଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦେଶ ବା ଉପଦେଶକୁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପରୀକ୍ଷା କରିବାର ଅବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଏହା ସୟବ ମଧ୍ୟ ନୁହେଁ ।

କୁର୍ଆନ, ଯାହାକୁ ମୁସଲମାନମାନେ ବ୍ରହ୍ମବାଶୀ ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି, ଏକ ଚମତ୍କାର ଗ୍ରନ୍ଥ । ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥଟିରେ ଏଭଳି ତଥ୍ୟମାନ ରହିଛି, ଯାହା ଏବେ ନିକଟରେ ବିଜ୍ଞାନ ଆବିଷ୍କାର କରିଛି । ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ପକ୍ଷରେ ଏଭଳି ନିର୍ଭୁଲ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟ ଦେବା ଆଦୌ ସୟବପର ନୁହେଁ । ନିମ୍ନରେ ମୁଁ କେତୋଟି ଉଦାହରଣ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରୁଛି ।

## ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଉତ୍ପର୍ତ୍ତି

ନକ୍ଷତ୍ରପୁଞ୍ଜର ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ସମଗ୍ର ବ୍ରହ୍ମାଣ ଏକ ଧୂଆଁ ଭଳି ଗ୍ୟାସୀୟ ପିଣ୍ଡ (Nabula) ଥିଲା । ଏହା ଏକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମତ । ପରେ ଏହି ଗ୍ୟାସୀୟ ପିଣ୍ଡଟି ଫାଟିଯାଇ ଏକ ବିରାଟ ବିଷ୍ଟୋରଣ ହୋଇଥିଲା ଯାହାକୁ Bigbang କୁହାଯାଏ । ଏହି ବିଷ୍ଟୋରଣ ଫଳରେ ନକ୍ଷତ୍ରପୁଞ୍ଜ (Galaxies)ଗୁଡ଼ିକର ସୃଷ୍ଟି ହେଲା ଏବଂ ଏହି ନକ୍ଷତ୍ରପୁଞ୍ଜଗୁଡ଼ିକରୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚହ୍ର, ଗ୍ରହ, ନକ୍ଷତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ସୃଷ୍ଟି ।



ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଉତ୍ପଭି ବିଷୟରେ ଏହା ବିଜ୍ଞାନର ଏକ ସଦ୍ୟତମ ଆବିଷ୍କାର । କିନ୍ତୁ ଏକଥା ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ କୁର୍ଆନ ସଷ ଶବ୍ଦରେ କହିଛି—

''ତା'ପରେ ସେ (ଈଶ୍ୱର) ଆକାଶ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ଦେଲେ ଯାହା ସେତେବେଳେ ଧୂଆଁ (ପରି) ଥିଲା ।''

(କୁର୍ଆନ, ୪୧:୧୧)

ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର, ଗ୍ରହ, ତାରା ଏବଂ ନକ୍ଷତ୍ରପୁଞ୍ଜ ଆଦି ସମୟେ ଏହି ଗ୍ୟାସୀୟପିଣ୍ଡରୁ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛନ୍ତି, ଯାହାକୁ କୁର୍ଆନ 'ଧୂଆଁ' ବୋଲି କହୁଛି । ସବୁଗୁଡ଼ିକ ମିଶି ପ୍ରଥମେ ଗୋଟିଏ ସୃଷ୍ଟି ଥିଲା ଏବଂ ଈଶ୍ୱର ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଅଲଗା ଅଲଗା କରିଦେଲେ ବୋଲି ବର୍ତ୍ତନା କରି କୁର୍ଆନ କହିଛି— ''କ'ଶ ଅବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିବା ଲୋକମାନେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ନାହାନ୍ତି ଯେ, ଉଭୟ ଆକାଶ ଓ ପୃଥିବୀ ପରସ୍କର ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ (ଗୋଟିଏ ସୃଷ୍ଟି ରୂପେ) ରହିଥିଲା; ପୁଣି ଆୟେ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ପୃଥକ୍ କରିଦେଲୁ ?''

### (କୁର୍ଆନ, ୨୧:୩୦)

ପ୍ରଫେସର ଆଲ୍ଫ୍ରେଡ କ୍ରୋନର୍ ଜର୍ମାନୀରେ ଥିବା ମେଞ୍ଜ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ବିଖ୍ୟାତ ଭୂତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନୀ । ସେ କୁର୍ଆନରେ ଥିବା ଏହି ବିସ୍କୁୟକର ତଥ୍ୟ ବିଷୟରେ ମତଦେଇ କହିଛନ୍ତି—

''ଯେଉଁ ପରିବେଶରୁ ମୁହନ୍ନଦ ଆସିଛନ୍ତି... ମୁଁ ଭାବୃଛି ଏହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅସୟବ ଯେ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଗୋଟିଏ ଉସ୍ଥ ଥିବାଭଳି ବିଷୟରେ ସେ ଜାଣିଥିବେ । କାରଣ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ ବିଗତ କିଛିବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ଅତି ଜଟିଳ ଏବଂ ଉନ୍ନତ ଯାନ୍ତିକ କୌଶଳ ପ୍ରୟୋଗ କରି ଏହି ଘଟଣା ସମ୍ପର୍କରେ ଜାଣିଛନ୍ତି ।

ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ତଳର କଣେ ଲୋକ ଯିଏ ନ୍ୟୁକ୍ଲିୟାର୍ ପଦାର୍ଥବିଜ୍ଞାନ ବିଷୟରେ କିଛି ଜାଶେନାହିଁ, ମୋ ମତରେ ତା' ମନରୁ ପୃଥିବୀ ଓ ଆକାଶର ଏକା ଉତ୍ସ ବା ସେଇ ଧରଣର ଅନେକ ପ୍ରଶ୍ନ ବିଷୟରେ ଯାହା ଆମେ ଏଠାରେ ଆଲୋଚନା କଲୁ, ଜାଣିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେବନାହିଁ ।''<sup>(1)</sup>

<sup>&</sup>quot;Thinking where Muhammad came from... I think it is almost impossible that he could have known about things like the common origin of the universe, because scientists have only found out within the last few years with very complicated and advanced technological methods that this is the case."..."Somebody who did not know something about nuclear physics 1400 years ago could not, I think, be in a position to find out from his own mind for instance that the earth and the heavens had the same origin, or many others of the questions that we have discussed here.." (Prof. Alfred Kroner, Chairman, Department of Geosciences, University of Mainz, Germany) [Video clips of the scientists can be watched at the website www.Islam-guide.com]

ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟର କଥା ହେଉଛି ଯେ, ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ମାନବଜଗତ ଏ ବିଷୟରେ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଅଜ୍ଞ ଥିଲା । ପୁଣି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ କେଉଁ ସୂତ୍ରରୁ ଏହା ଜାଣିଲେ ?

#### ପୃଥିବୀ ଗୋଲାକାର

ପୂର୍ବେ ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଉଥିଲା ଯେ ପୃଥିବୀ ସମତଳ । କିନ୍ତୁ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆମେ ଜାଣିଲୁ ଯେ ପୃଥିବୀ ଗୋଲ । ଅବଶ୍ୟ ଏହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୋଲାକାର ନୁହେଁ, ବରଂ କିଛିଟା ଅଣ୍ଡାକୃତିର । ୧୫୯୭ମସିହାରେ ସାର୍ ଫ୍ରାନ୍ସିସ୍ ଡ୍ରେକ୍ ଏହା ପ୍ରମାଣ କଲେ, ପୃଥିବୀ ସମତଳ ନୁହେଁ, ବରଂ ଗୋଲାକାର । ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାରୟରେ କୁର୍ଆନ ଏହାର ସୂଚନା ଦେଇ କହିଛି—

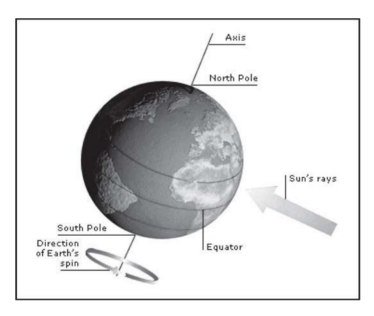
''ତୁୟେମାନେ କ'ଣ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁନାହଁ ଯେ ଅଲ୍ଲାହ ରାତ୍ରିକୁ ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ଦିନକୁ ରାତି ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରାନ୍ତି ?'' (କୁର୍ଆନ, ୩୧:୨୯)



ଦିନ ବା ରାତି ହଠାତ୍ ହୋଇଯାଏ ନାହିଁ । ରାତି ଧୀରେ ଧୀରେ ଦିନରେ ଏବଂ ଦିନ ଧୀରେ ଧୀରେ ରାତିରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏ । ପୃଥିବୀ ଗୋଲାକାର ହେଲେ ହିଁ ଏପରି ସୟବ । ଯଦି ପୃଥିବୀ ସମତଳ ହୋଇଥାନ୍ତା, ତେବେ ଦିନ ଓ ରାତିର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏକବାରେ ହଠାତ୍ ହୋଇଯାଆନ୍ତା । ଆଉ ସକାଳ ବା ସନ୍ଧ୍ୟା ଦେଖିବାକୁ ମିଳନ୍ତା ନାହିଁ । କୁର୍ଆନ ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ଏହାକୁ ସ୍କଷ୍ଟ କରି କହିଛି—

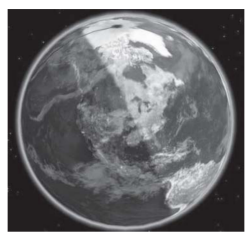
''ସେ ଆକାଶମଣ୍ଡଳ ଓ ପୃଥିବୀକୁ ସତ୍ୟର ସହିତ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ସେ ରାତିକୁ ଦିନ ଉପରେ ଏବଂ ଦିନକୁ ରାତି ଉପରେ ଗୁଡ଼ାଇ ଦିଅନ୍ତି ।''

(କୁର୍ଆନ, ୩୯:୫)



ପୃଥିବୀ ନିଜ ଅକ୍ଷ ଚାରିପଟେ ୨୪ଘଣ୍ଟାରେ ଥରେ ଘୂରିଥାଏ । ଏହି ଘୂରିବାଦ୍ୱାରା ସୂର୍ଯ୍ୟଆଡ଼କୁ ମୁହଁ କରିଥିବା ଅଞ୍ଚଳଗୁଡ଼ିକରେ ଦିନ ଓ ପଛ କରିଥିବା ଅଞ୍ଚଳରେ ରାତି ହୁଏ । ରାତି ଦିନ ଦ୍ୱାରା ବା ଦିନ ରାତି ଦ୍ୱାରା ଗୁଡ଼ାଇ ହେବା କେବଳ ପୃଥିବୀ ଗୋଲାକାର ଥିଲେ ହିଁ ସୟବ ।

୧୬୦୦ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଆବିଷ୍ମୃତ ଏଭଳି ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟ ସମ୍ପର୍କରେ ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର ଯେଉଁ ଗ୍ରନ୍ଥ ସୂଚନା ଦେଉଛି ତାହା ମାନବରଚନା ହୋଇପାରେ କି ?



#### ମହାକାଶର କକ୍ଷପଥ

ମହାକାଶରେ ଅସଂଖ୍ୟ କକ୍ଷପଥ (Orbit) ଥିବା କଥା ପୂର୍ବେ ମାନବଜଗତକୁ ଜଣା ନଥିଲା । ଗ୍ରହଗୁଡ଼ିକ ନିଜ ନିଜ କକ୍ଷପଥରେ ବୁଲୁଥିବା ଏବେ ବିଜ୍ଞାନ ଆବିଷ୍କାର କରିଛି । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ମହାକାଶରେ ଅନେକ କକ୍ଷପଥ ଥିବାର ଖବର ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ଦେଇଛି—

> ''ଅନେକ ପଥବିଶିଷ ଆକାଶର ରାଣ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୫୧:୭)



## ଗ୍ରହଗୁଡ଼ିକ କକ୍ଷପଥରେ ବୁଲୁଛନ୍ତି

ପୂର୍ବେ ଏହା ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଉଥିଲା ଯେ, ପୃଥିବୀ ସ୍ଥିର ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟ ପୃଥିବୀ ଚାରିପଟେ ବୁଲୁଛି । ବିଜ୍ଞାନ ଏବେ ଆବିଷ୍କାର କଲା ଯେ କେବଳ ପୃଥିବୀ ନୁହେଁ, ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର ଓ ସମୟ ଗ୍ରହଗୁଡ଼ିକ ନିଜ ନିଜର ଅକ୍ଷ ଚାରିପଟେ ବୁଲିବା ସହ ନିଜର କକ୍ଷପଥରେ ମଧ୍ୟ ବିଚରଣ କରୁଛନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ପ୍ରାୟ ୨୦୦ ତାରକାପୁଞ୍ଜ (Galaxies) ଥିବା କଥା ବିଜ୍ଞାନ କହୁଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ତାରକାପୁଞ୍ଜରେ ପ୍ରାୟ ୨୦୦କୋଟି ନକ୍ଷତ୍ର ଅଛନ୍ତି ଏବଂ ସମୟେ ନିଜ ନିଜର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କକ୍ଷପଥରେ ବୁଲୁଛନ୍ତି । ମହାକାଶ ବିଷୟରେ ଏହି ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟର ଖବର କୁର୍ଆନ ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଦେଇ କହୁଛି—

''ସୂର୍ଯ୍ୟର ସାଧ ନାହିଁ ଯେ ସେ ଚନ୍ଦ୍ରକୁ ଯାଇ ଧରି ପକାଇବ କିୟା ରାତି ଦିନକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିଯିବ ଏବଂ ସମୟେ (ନିଜ ନିଜର) ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କକ୍ଷରେ ଭ୍ରମଣ କରୁଛନ୍ତି ।'' (କୁର୍ଆନ, ୩୬:୪୦)



ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ କହିଛି—

''ଏବଂ ସେ ରାତି ଓ ଦିନ ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଓ ଚନ୍ଦ୍ରକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ସମୟେ (ଗ୍ରହନକ୍ଷତ୍ର) ନିଜ ନିଜର ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ କକ୍ଷରେ ଭାସଛନ୍ତି ।''

(କୁର୍ଆନ, ୨୧:୩୩)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଭଳି ଜଣେ ନିରକ୍ଷର ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ମହାକାଶରେ ଥିବା କକ୍ଷପଥ ଏବଂ ଗ୍ରହ ନକ୍ଷତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ଗତିବିଧି ସମ୍ପର୍କରେ ସଠିକ୍ ରପେ ଜାଣିବା ଆଦିଷ୍ଟବାଣୀ ବିନା ସୟବ କି ?

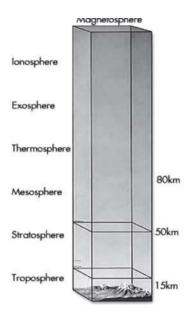
#### ସପ୍ଟ ଆକାଶମଣ୍ଡଳ

ପୃଥିବୀପୃଷ ଉପରେ ଆକାଶର ସାତୋଟି ୱର ଥିବା ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନର ଏକ ସଦ୍ୟତମ ଆବିଷ୍କାର । ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ କୂହନ୍ତି ଯେ, ଭୂମଶ୍ଚଳ ଉପରେ ଗୋଟିଗୋଟି କରି ସାତୋଟି ୱର ରହିଛି ।<sup>(2)</sup> ସେଗଡିକ ହେଲା—

<sup>(2)</sup> 

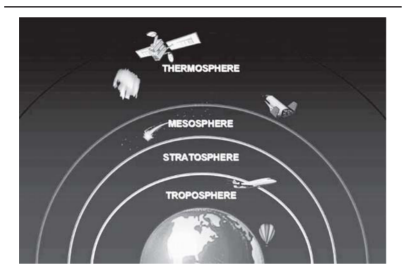
<sup>&</sup>quot;Scientists have found that the atmosphere consists of several layers. The layers differ in such physical properties as pressure and the types of gasses. The layer of the atmosphere closest to Earth is called the TROPOSPHERE. It contains about 90% of the total mass of the atmosphere. The layer above the troposphere is called the STRATOSPHERE. The OZONE LAYER is the part of the stratosphere where absorption of ultraviolet rays occurs. The layer above the stratosphere is called the MESOSPHERE. The THERMOSPHERE lies above the mesosphere. The ionized gases form a layer within the thermosphere called the IONOSPHERE. The outermost part of Earth's atmosphere extends from about 480 km out to 960 km. This part is called the EXOSPHERE. (Carolyn Sheets, Robert Gardner, Samuel F. Howe; General Science, Allyn and Bacon Inc. Newton, Massachusetts, 1985, p. 319-322, referred to by Harun Yahya in 'Miracles of the Qur'an', Canada, 2000, p.29)

(୧) ଟ୍ରପୋସ୍ଫିୟର୍ (Troposphere), (୨) ସ୍ଥାଟୋସ୍ଫିୟର୍ (Stratosphere), (୩) ଓଜୋନ୍ୟିୟର୍ (Ozonesphere), (୪) ମେସୋସ୍ଫିୟର୍ (Mesosphere), (୫) ଥର୍ମୋସ୍ଫିୟର୍ (Thermosphere), (୬) ଆଇଓନୋସ୍ଫିୟର୍ (Ionosphere), (୭) ଏକ୍ଜୋସ୍ଫିୟର୍ (Exosphere)



ଟ୍ରପୋସ୍ଫିୟର୍ ହେଉଛି ବାୟୁମଣ୍ଡଳର ସବୁଠାରୁ ନିମ୍ନଭାଗ । ଏହା ଭୂପୃଷରୁ ପ୍ରାୟ ୧୩ରୁ ୧୫କି.ମି. ଉପରକୁ ବ୍ୟାପି ରହିଛି । ଏହିଠାରେ ବରଫ ଓ ମେଘ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଏହି ସ୍ତର ଭୂପୃଷ୍ଟରୁ ଉପରକୁ ଯାଉଥିବା ବାଷ୍ପକୁ ଘନିଭୂତ କରି ପୁଣି ବର୍ଷା ରୂପରେ ପୃଥିବୀକୁ ଫେରାଇଦିଏ ।

ଏହାର ଉପରେ ଓଜୋନ୍ ଷର ରହିଛି ଯାହାକି ସ୍ମାଟୋସ୍ଫିୟର୍ର ଏକ ଅଂଶବିଶେଷ । ଏହି ଷର ଭୂପୃଷ୍ପର ପ୍ରାୟ ୧୩ରୁ ୪୦କିଲୋମିଟର ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହା ମହାଶୂନ୍ୟରୁ ଆସୁଥିବା ଅନେକ କ୍ଷତିକାରକ ରଶ୍ମୀଗୁଡ଼ିକୁ ଅବରୋଧ କରି ପୁଣି ମହାଶୂନ୍ୟକୁ ପଠାଇଦିଏ । ଜୀବଜଗତ ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ହେଉଥିବା ଲାଭକାରୀ କିରଣ ଓଜୋନ୍ଷର ଦ୍ୱାରା ଛାଣି ହୋଇ ଭୂପୃଷ୍ଠକୁ ଆସେ । ଏହା ଉପରେ ଅନ୍ୟ ଷରଗୁଡ଼ିକ ରହିଛି ।



(Wikipedia)

ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ସାତୋଟି ଆକାଶମଣ୍ଡଳ ରହିଥିବା ବିଷୟରେ ବର୍ତ୍ତନା କରି କହୁଛି—

''ସେ ହିଁ ତୁମମାନଙ୍କ (ହିତ) ପାଇଁ ପୃଥିବୀରେ ଥିବା ସମୟ ପଦାର୍ଥ ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ତା'ପରେ ସେ ଆକାଶ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ଦେଲେ ଏବଂ ସାତୋଟି ଆକାଶ ଠିକ୍ ରୂପେ ନିର୍ମାଣ କଲେ ଏବଂ ସେ ସବ୍ର ବିଷୟ ଜାଣନ୍ତି ।''

(କୁର୍ଆନ, 9:9୯)

ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି—

''ଅଲ୍ଲାହ ସେଇ, ଯିଏ ସପ୍ତ ଆକାଶ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ପୃଥିବୀକୁ ମଧ୍ୟ ତା'ରି ସଂଖ୍ୟାନୁଯାୟୀ ଗଢ଼ିଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ଅବଭୀର୍ଷ ହେଉଥାଏ, ଯେପରିକି ତୁୟେମାନେ ଜାଣିବ ଯେ ଅଲ୍ଲାହ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁ ଉପରେ କ୍ଷମତାଶାଳୀ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁକୁ ନିଜ ଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ଘେରି ରଖିଛନ୍ତି ।''

(କୁର୍ଆନ, ୬୫:୧୨)

#### ଆକାଶ ଏକ ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନକାରୀ ଛାତ

ଘରର ଛାତ ଆମକୁ ଖରା ବର୍ଷା ଆଦିରୁ ସୁରକ୍ଷା ଦିଏ; କିନ୍ତୁ ଆକାଶ ଯେ ସୁରକ୍ଷା ଦିଏ ଏହା ମଣିଷ ଜାଣି ନଥିଲା । ଏହି ସତ୍ୟକୁ ବିଜ୍ଞାନ ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଆବିଷ୍କାର କଲା ଯେ ଭୂପୃଷର ଉପରିସ୍ଥ ବାତାବରଣରେ ଏକ ସୁସଙ୍ଗଠିତ ସୁରକ୍ଷା ବ୍ୟବସ୍ଥା କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଛି ଯାହା ପୃଥିବୀକୁ ଅନେକ ବିପଦରୁ ରକ୍ଷା କରୁଛି । କୁର୍ଆନ ଆକାଶକୁ ଏକ 'ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନକାରୀ ଛାତ' ବୋଲି କହିଛି—

''ଏବଂ ଆୟେ ଆକାଶକୁ ଏକ ସୁରକ୍ଷିତ ଛାତ ରୂପେ ନିର୍ମାଣ କରିଅଛୁ ତଥାପି ସେମାନେ ଏହି ନିଦର୍ଶନଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ବିମୁଖ ହେଉଛନ୍ତି ।''

## (କୁର୍ଆନ, ୨୧:୩୨)

୧୪୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ଯେଉଁମାନେ କୁର୍ଆନରେ ଆକାଶଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷା ଦେବାକଥା ପଢୁଥିବେ ସେମାନେ ଏହାର ଅର୍ଥ କିଛି ବୁଝିପାରୁ ନଥିବେ କାରଣ ଆକାଶ ଆମ ପୃଥିବୀକୁ କିପରି ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରେ ତାହା କେବଳ ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆବିଷ୍କାର । ବିଜ୍ଞାନ ଆମକୁ ଏହି ବାକ୍ୟଟିର ମର୍ମ ଭଲରୂପେ ବୁଝାଇଦେଇଛି ।

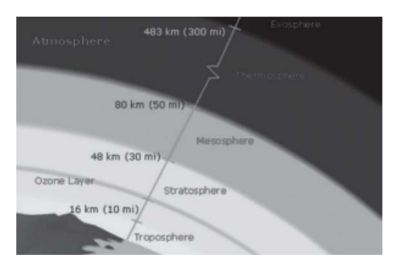
ପ୍ରଥମତଃ ଉଦ୍ଭିଦଗୁଡ଼ିକର ଫଟୋସିନ୍ଥେସିସ୍ ପ୍ରକ୍ରିୟା ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ହେଉଥିବା ଅଲଟ୍ରା ଭାଇଓଲେଟ୍ ରଶ୍ମୀ ସୂର୍ଯ୍ୟଠାରୁ ଓଜୋନ୍ୟର ଦ୍ୱାରା ଛାଣିହୋଇ ଭୂପୃଷ୍ପକୁ ଆସେ । ଓଜୋନ୍ୟର ଉଦ୍ଭିଦ ଓ ଜୀବଜଗତ ପ୍ରତି କ୍ଷତିକାରକ କିରଣକୁ ଭୂପୃଷ୍ପକୁ ଆସିବାକୁ ଦିଏନାହିଁ, ବରଂ ଏହାକୁ ବାଧାଦେଇ ପୁଣି ଉପରକୁ ପଠାଇଦିଏ ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ମହାକାଶରେ ଅସଂଖ୍ୟ ବୃହତ୍ତାକାର ଶିଳାଖଣ୍ଡ (Meteors) ବା ଉଲ୍କା ଭାସୁଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ ମଧ୍ୟ ହୁଏ । ଏହା ଫଳରେ ସେଗୁଡ଼ିକ ପୃଥିବୀର ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ଦୂତଗତିରେ ପୃଥିବୀ ଆଡ଼କୁ ଆସନ୍ତି, ଯାହାକି ଆମ ପୃଥିବୀପାଇଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ବିପଜନକ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଶିଳାଖଣ୍ଡଗୁଡ଼ିକ ପୃଥିବୀରେ ପହଞ୍ଚିବା ପୂର୍ବରୁ ବାୟୁମଣ୍ଡଳର ଘର୍ଷଣଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଯଦି ଭୂପୃଷ୍ଟ ଉପରେ

ବାୟୁମ୍ୟଳ ନଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଏହି ବିଶାଳକାୟ ଉଲ୍କାଖ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ପୃଥ୍ବୀପୃଷ୍ଟରେ ପଡ଼ିଜା ।

ତୃତୀୟତଃ, ଉପରିସ୍ଥ ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ସୂର୍ଯ୍ୟଠାରୁ ଆସୁଥିବା ଉତ୍ତାପକୁ ନିୟନ୍ତଣ କରି ଭୂପୃଷକୁ ଛାଡ଼େ । ଯଦି ପୃଥିବୀକୁ ଏହି ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ୟର ଘେରିହୋଇ ରହି ନଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ସୂର୍ଯ୍ୟର ତେଜସ୍ୱୀ କିରଣ ସବୁକିଛି ପୋଡ଼ି ପାଉଁଶ କରିଦିଅନ୍ତା ।

ତେଣୁ ଆକାଶ ଆମ ପୃଥିବୀ ପାଇଁ ଏକ ସୁରକ୍ଷା କବଚ ପରି କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଛି, ଯାହାକୁ କୁର୍ଆନ 'ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନକାରୀ ଛାତ' ରୂପେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛି ।



(Wikipedia)

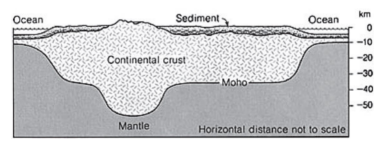
ଓକୋନ୍ ୟର ୧୯୧୩ ଖ୍ରୀଷ୍ଟାବ୍ଦରେ ଫରାସୀ ବୈଜ୍ଞାନିକ Charles Fabry ଏବଂ Henri Buissonଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆବିଷ୍କୃତ ହେଲା (ଡ୍ୱିକିପିଡ଼ିଆ) । ପ୍ରଶ୍ନଉଠୁଛି ଯେ, ଏକଥା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀରେ କିପରି ଜାଣିଲେ ? ଏହା କେବଳ ସ୍ରଷ୍ଟା ହିଁ କହିପାରିବେ । ତେଣୁ କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଲେଖାଯାଇଛି ବୋଲି କହିବା ଏକ ମୟବଡ଼ ଭୁଲ ନୁହେଁ କି ?

#### ପାହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକ ଭୂପୃଷ ଉପରେ କୀଳା

ଭୂତତ୍ତ୍ୱବିଦ୍ମାନେ କୁହନ୍ତି ଯେ ପୃଥିବୀର ବ୍ୟାସାର୍ଦ୍ଧ ପ୍ରାୟ ୩୭୫୦ ମାଇଲ । ଏହାର ଉପରଞ୍ଚର ଯେଉଁଥିରେ ମଣିଷ ବସବାସ କରେ, କଠିନ ଶିଳାମୟ, ଯାହା ୬କି.ମି.ରୁ ୭୦କି.ମି. ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗଭୀର । ଏହାକୁ Crust କୁହାଯାଏ । ଏହାର ନିମ୍ନ ଞ୍ଚରଗୁଡ଼ିକ କିନ୍ତୁ ଅତି ଉଉପ୍ତ ତରଳ ଲାଭା । ଉପରଞ୍ଚର ପତଳା ହୋଇଥିବାରୁ ପୃଥିବୀ ହଲିବାର ସୟାବନା ଥାଏ । ପାହାଡ଼ ପର୍ବତଗୁଡ଼ିକ ପୃଥିବୀପୃଷ୍ଠକୁ ସ୍ଥିର ରଖନ୍ତି । ଏଗୁଡ଼ିକର ମୂଳ ମାଇଲ ମାଇଲ ଗଭୀରକୁ ଯାଇଛି ଏବଂ ଭୂପୃଷ୍ଠରେ ଖିଲ ବା କୀଳା ପରି କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଛି, ଯାହାଫଳରେ ପୃଥିବୀ ହଲଚଲ ନ ହୋଇ ସ୍ଥିର ରହେ । ପର୍ବତଶ୍ୱଙ୍ଗଳା (Mountain ranges)ଗୁଡ଼ିକର ପ୍ରସ୍ଥ ୧୦-୧୦୦କି.ମି. ଏବଂ ଦୈର୍ଘ୍ୟ ୧୦୦୦କି.ମି. ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବ୍ୟାପିଥାଏ ।

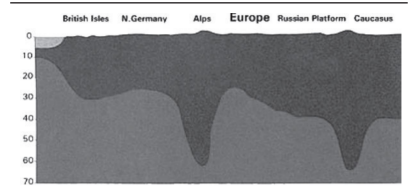
ଭୂତତ୍ତ୍ୱର ଏକ ପାଠ୍ୟପୁଞ୍ଚକ "Earth" ବିଶ୍ୱର ଅନେକ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟରେ ପଢ଼ାଯାଏ । ଏହାର ଦୁଇଜଣ ଲେଖକଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣେ ହେଉଛନ୍ତି ଫ୍ରାଙ୍କ୍ ପ୍ରେସ୍ ଯିଏ ବାରବର୍ଷ ଆମେରିକା ସାଇନ୍ସ ଏକାଡେମୀର ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ରହିଥିଲେ ଏବଂ ଆମେରିକାର ପୂର୍ବତନ ରାଷ୍ଟ୍ରପତି ଜିମି କାର୍ଟର୍ଙ୍କ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପରାମର୍ଶଦାତା ଥିଲେ । ଏହି ପୁଞ୍ଚକରେ ପାହାଡ଼ର ଚେର ଭୂପୃଷ୍ଟ ଭିତରକୁ ଗଭୀର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଲୟିଥିବାର କହିଛନ୍ତି । ସେ ମତ ଦିଅନ୍ତି ଯେ, ଭୂପୃଷ୍ପର ଉପରିଭାଗକୁ ସ୍ଥିର ରଖିବାରେ ପାହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକ ମୁଖ୍ୟ ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । (3)

ନିମ୍ନ ଚିତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ଏହାକୁ ବୁଝିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିବ ।

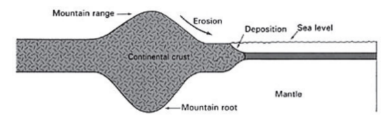


(Earth, Press and Siever, P.-413)

<sup>&</sup>quot;Earth", Press and Siever, p. 453.



(Anatomy of the Earth, Cailleux, P.-220)



(Earth Science, Tarbuck and Lutgens, P.-158)

କୁର୍ଆନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଏହି ତଥ୍ୟର ଖବରଦେଇ କହୁଛି— ''କ'ଣ ଆୟେ ଭୂପୃଷ୍ଠକୁ ଏକ (ସମତଳ) ଶଯ୍ୟା ରୂପେ ଗଢ଼ିନାହୁଁ ଏବଂ ପର୍ବତଗୁଡ଼ିକୁ କୀଳା ରୂପେ (ପୋତିନାହୁଁ) ?'' (କୁର୍ଆନ, ୭୮:୬-୭)

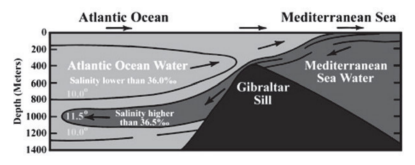
ପାହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକ ଯେ ତଳକୁ ଅନେକ ମାଇଲ ଗଭୀରକୁ ଯାଇଛି, ଏହା ୧୮୬୫ ମସିହାରେ Royal Siv George Airyଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆବିଷ୍କୃତ ହେଲା । କୁର୍ଆନ ସ୍କଷ୍ଟ କହୁଛି ଯେ, ପୃଥିବୀକୁ ସ୍ଥିର ରଖିବା ପାହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକର କାର୍ଯ୍ୟ—

''ଏବଂ ଆୟେ ଭୂପୃଷ୍ଠରେ ସୁଦୃଢ଼ ପର୍ବତମାନ ସ୍ଥାପିତ କରିଅଛୁ ଯେପରିକି ଏହା ସେମାନଙ୍କୁ ନେଇ ହଲି ନଯାଏ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୨୧:୩୧) ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ପାହାଡ଼ ପର୍ବତଗୁଡ଼ିକର କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପର୍କରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ କେଉଁ ସୂତ୍ରରୁ ଜାଣିଲେ ?

# ସମୁଦ୍ର ଗର୍ଭରେ ଅଦୃଶ୍ୟ ଅନ୍ତରାୟ

ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନର ଏକ ନୂତନ ଆବିଷ୍କାର ହେଉଛି ଯେ, ଦୁଇଟି ସମୁଦ୍ର ପରୟର ସହ ମିଶନ୍ତି; କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ମିଶିବା ସ୍ଥାନରେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଅଛି । ଏହି ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଯୋଗୁଁ ଉଭୟ ସମୁଦ୍ର ନିଜ ନିଜର ଉଭାପ, ସାନ୍ଧ୍ରତା ଓ ଲବଣତା ବଜାୟ ରଖନ୍ତି । ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ମିଶିଯିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ସେମାନଙ୍କର ଗୁଣ ବଦଳେ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଭୂମଧ୍ୟ ସାଗରର ଜଳ ଉଷ୍ମ ଓ ଲବଣାକ୍ତ ଏବଂ ଏହାର ସାନ୍ଧ୍ରତା ୩୬% ଥିବାବେଳେ ଆଟଲାଣ୍ଟିକ୍ ମହାସାଗରର ଉଷ୍ମତା ଓ ଲବଣତା ଅଧିକ ଏବଂ ଏହାର ସାନ୍ଧ୍ରତା ୩୬.୫% । ଯେତେବେଳେ ଭୂମଧ୍ୟ ସାଗରୀୟ ଜଳ ଜିବ୍ରାଲଟର ମଧ୍ୟଦେଇ ଆଟଲାଣ୍ଟିକ୍ ମହାସାଗରରେ ପ୍ରବେଶ କରେ, ତାହା ନିଜର ଉଷ୍ମତା, ସାନ୍ଧ୍ରତା ଓ ଲବଣତା ସହ ଆଟଲାଣ୍ଟିକ୍ର ଶହ ଶହ କିଲୋମିଟର ଦୂର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିଯାଏ ।

ଯଦିଓ ଉଭୟ ସମୁଦ୍ର ପରସ୍କର ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ମିଶିଯାଇଥିବା ଦେଖାଯାଆନ୍ତି । ଏବଂ ସମଜାତୀୟ ପ୍ରତୀତ ହୁଅନ୍ତି, ତଥାପି ଗୋଟିଏ ଅଦୃଶ୍ୟ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଦୁହିଁଙ୍କ ଜଳକୁ ସମୁଦ୍ର ଭିତରେ ମିଶିବାକୁ ଦିଏନାହିଁ ।



ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ସମୁଦ୍ର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଏହି ଅଦୃଶ୍ୟ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ କଥା ବର୍ଣ୍ଣନା କରି କହିଛି—

•

Davis, Richard A., Jr. 1972, Principles of Oceanography, Don Mills, Ontario, Addison-Wesley Publishing, p. 92-93.

"ସେ ଦୁଇଟି ସମୁଦ୍ରକୁ ଏପରି ଭାବେ ପ୍ରବାହିତ କରିଛନ୍ତି ଯେ, ସେମାନେ ପରୟର ସହ ମିଶିଯାଆନ୍ତି, (କିନ୍ତୁ) ସେମାନଙ୍କ ମଝିରେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ରହିଛି ଯାହାକୁ ସେମାନେ ଉଲ୍ଲଙ୍ଘନ କରନ୍ତି ନାହିଁ।"

#### (କୁର୍ଆନ, ୫୫:୧୯-୨୦)

ଏହି ତଥ୍ୟ ଜଳର ଉତ୍ତାପ, ସାନ୍ଧ୍ରତା ଓ ଲବଣତା ଆଦି ମାପିବାପାଇଁ ଉନ୍ନତମାନର ଯନ୍ତ୍ରପାତିର ଉଦ୍ଭାବନ ପରେ ଆବିଷ୍କାର ହେଲା । ନହେଲେ ଉଭୟ ସମୁଦ୍ରର ମିଳନ ସ୍ଥଳରେ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅଛି ବୋଲି ଆଖିକୁ ଦେଖାଯାଏ ନାହିଁ ।

ଏହି ତଥ୍ୟକୁ ବିଶିଷ୍ଟ ସମୁଦ୍ରବିଜ୍ଞାନୀ ଏବଂ ଆମେରିକାର କଲରାଡୋ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଭୂତତ୍ତ୍ୱବିଜ୍ଞାନର ଅଧ୍ୟାପକ ଡକ୍ଟର ଉଇଲିୟମ୍ ହେ (Dr. William Hey) ମଧ୍ୟ ସମର୍ଥନ କରିଛନ୍ତି ।

#### ଗଭୀର ସମୁଦ୍ର ଅନ୍ଧକାରମୟ

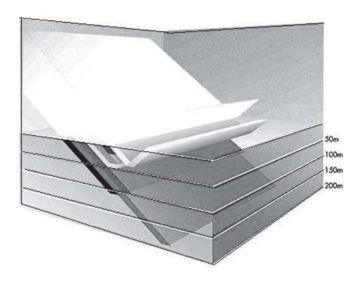
ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଗଭୀର ସମୁଦ୍ର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଘନ ଅନ୍ଧକାର ସମ୍ପର୍କରେ ସୂଚନା ଦେଇ କହୁଛି—

''ଅଥବା (ଅବିଶ୍ୱାସକାରୀମାନଙ୍କ ଅବସ୍ଥା) ଗଭୀର ସମୁଦ୍ରର ଘନ ଅନ୍ଧକାର ପରି, ଯେଉଁଠି ତରଙ୍ଗ ଉପରେ ତରଙ୍ଗ ସମାଚ୍ଛନ୍ନ, ଉପରେ ମେଘମାଳା, ଗୋଟିଏ ପରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଘନ ଅନ୍ଧକାର (ୟର), କଣେ ଲୋକ ହାତ ବଢ଼ାଇଲେ (ନିଜେ) ତାହାକୁ ଦେଖିପାରିବ ନାହିଁ, କାରଣ ଅଲ୍ଲାହ ଯାହାକୁ ଆଲୋକ ପ୍ରଦାନ ନ କରନ୍ତି, ତା' ପାଇଁ କୌଣସି ଆଲୋକ ନାହିଁ।''

# (କୁର୍ଆନ, ୨୪:୪୦)

ଗଭୀର ସମୁଦ୍ରର ୨୦୦ମିଟର ତଳେ ଅନ୍ଧକାର ଥାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟାଲୋକରେ ଥିବା ସାତଗୋଟି ରଙ୍ଗ ମଧ୍ୟରୁ ଅଧିକାଂଶ ରଙ୍ଗ ପ୍ରାୟ ୨୦୦ମିଟର ମଧ୍ୟରେ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ସମୁଦ୍ରର ୧୦ରୁ ୧୫ମିଟର ଗଭୀରତା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଜଳ ଆଲୋକର ନାଲି ରଙ୍ଗ ଶୋଷିନିଏ । ୩୦ରୁ ୫୦ମିଟର ତଳେ କମଳା ରଙ୍ଗ, ୫୦ରୁ ୧୦୦ମିଟର ମଧ୍ୟରେ ହଳଦିଆ ରଙ୍ଗ, ୧୦୦ରୁ

୨୦୦ମିଟର ମଧ୍ୟରେ ସବୁଜ ଏବଂ ୨୦୦ମିଟର ପରେ ନୀଳରଙ୍ଗ ବିଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏ କ୍ରମାଗତ ଭାବରେ ସାତୋଟି ରଙ୍ଗ ୧୦୦୦ମିଟର ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଓ ୦୦୦ମିଟର ତଳେ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଅନାର ଥାଏ । ।



କିଙ୍ଗ୍ ଅନ୍ଦୁଲ୍ ଅଜିଜ୍ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟ, ଜେଦ୍ଦାର ମେରାଇନ୍ ଜିଓଲୋଜିର ଅଧ୍ୟାପକ ଦୁର୍ଜା ରାଓଙ୍କୁ କୁର୍ଆନରେ ଥିବା ଉପରୋକ୍ତ ସୂଚନା ସମ୍ପର୍କରେ ମତାମତ ଦେବାପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କରାଯାଇଥିଲା । ପ୍ରଫେସର ରାଓ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—

"ଏକଥା କଳ୍ପନା କରିବା କଷ୍ଟକର ଯେ, ପ୍ରାୟ ୧୪୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ଏ ଧରଣର ଜ୍ଞାନର ଅଞିତ୍ୱ ଥିଲା । କେତେକ ବିଷୟରେ ସେମାନଙ୍କର ସାଧାରଣ ଧାରଣା ଥାଇପାରେ, କିନ୍ତୁ ସେଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ସବିଶେଷ ବର୍ତ୍ତନା କରିବା ଅତି କଷ୍ଟକର । ତେଣୁ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ଏହା କୌଣସି ମଣିଷର ଜ୍ଞାନ ନୁହେଁ । ଜଣେ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ଏହି ଘଟଣାଗୁଡ଼ିକ୍ ଏମିତି ପ୍ରଜ୍ଞାନ୍ପ୍ରଙ୍ଖ ଭାବରେ

Oceans, Elder and Pernetta, p. 27.

ବର୍ତ୍ତନା କରିନପାରେ । ତେଣୁ ମୁଁ ଭାବୁଛି ଏହି ତଥ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ଏକ ଅଲୌକିକ ସୂତ୍ରରୁ ଆସିଛି ।''<sup>(6)</sup>

## ଜୀବ ଓ ଜଡ଼ଜଗତର ଯୁଗଳ ସୃଷ୍ଟି

ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ କହେ—

"ପରମ ପବିତ୍ର ସେହି ସତ୍ତା, ଯିଏ ସମୟ ବୟୁର ଯୋଡ଼ି ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି, (ତାହା) ପୃଥିବୀ ଉତ୍ପନ୍ନ କରୁଥିବା ବୟୁ ହେଉ, ସେମାନେ ନିଜେ ହୁଅନ୍ତୁ, ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ହେଉ ଯାହାକୂ ସେମାନେ ଜାଣିନାହାନ୍ତି ।"

## (କୁର୍ଆନ, ୩୬:୩୬)

କୂର୍ଆନ ଅନୁସାରେ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଜୀବ ଓ ନିର୍ଜୀବ ଯୋଡ଼ା ଯୋଡ଼ା ହୋଇ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛନ୍ତି । ମଣିଷ, ପଶୁପକ୍ଷୀ, ଉଦ୍ଭିଦ, କୀଟପତଙ୍ଗ ସମଞ୍ଚଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଣ୍ଡିରା ଓ ମାଈ ଅଛନ୍ତି । ବିଦ୍ୟୁତ୍ଶକ୍ତିରେ ଯାହାକି ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଆବିଷ୍କୃତ ହୋଇନଥିଲା, ନେଗେଟିଭ ଓ ପଜିଟିଭ୍ ଉଭୟ ଚାର୍ଚ୍ଚ ରହିଛି । ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପଦାର୍ଥ ଏପରିକି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅଣୁରେ ମଧ୍ୟ ଉଭୟ ଇଲୋକ୍ଟୋନ୍ ଓ ପ୍ରୋଟନ୍ ରହିଛି । ବ୍ରିଟୀଶ ବୈଜ୍ଞାନିକ Paul Dirac ପଦାର୍ଥ (Matter) ଯୁଗଳଭାବେ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି ବୋଲି ଆବିଷ୍କାର କରିଥିଲେ ଏବଂ ୧୯୩୩ରେ ସେ ନୋବେଲ ପୁରସ୍କାର ପାଇଥିଲେ ।

ଏଭଳି ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟ ସୟନ୍ଧରେ ନିର୍ଭୁଲ ତଥ୍ୟ ଦେବା ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର କୌଣସି ବୈଜ୍ଞାନିକ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ଭବ ନଥିଲା । ତେଣୁ କୁର୍ଆନ ଯେ ଦୈବୀ ସୂତ୍ରରୁ ଆସିଛି, ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

<sup>&</sup>quot;It is difficult to imagine that this type of knowledge was existing at that time, around 1400 years back. May be some of the things they have simple idea about, but to describe those things in great detail is very difficult. So this is definitely not simple human knowledge. A normal human being cannot explain this phenomenon in that much detail. So, I thought the information must have come from a supernatural source." (Prof. Durja Rao, Department of Marine Geology, King Abdul Aziz University, Jeddah, Saudi Arabia)

# ସନ୍ତାନର ଲିଙ୍ଗପାଇଁ ପୁରୁଷ ଦାୟୀ

ଅଧିକାଂଶ ଦମ୍ପତି ନିଜ ପାଇଁ କନ୍ୟାସନ୍ତାନ ତୂଳନାରେ ପୁତ୍ରସନ୍ତାନ ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି । ଅନେକ ସ୍ଥଳରେ କନ୍ୟାସନ୍ତାନଟିଏ ଜନ୍ନ ହେଲେ ଶାଶୁମାନେ ବୋହୂକୁ କଟୁକଥା କହନ୍ତି, ସତେଯେମିତି କନ୍ୟାସନ୍ତାନ ପାଇଁ ବୋହୂ ଦାୟୀ । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ଉଭୟ କୁହନ୍ତି, ସନ୍ତାନର ଲିଙ୍ଗ ପୁରୁଷର ଶୁକ୍ରକୋଷ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ ଏବଂ ସ୍ତାର ଡିୟାଣୁର ଏଥିରେ କୌଣସି ନିର୍ଣ୍ଣୟାତ୍ନକ ଭୂମିକା ନଥାଏ ।

ପୁରୁଷର ଶୁକ୍ରାଣୁରେ 'XY' କ୍ରୋମୋଜମ୍ ଏବଂ ସ୍ତୀର ଡିୟାଣୁରେ 'XX' କ୍ରୋମୋଜମ୍ ଥାଏ, 'X' କ୍ରୋମୋଜମ୍ରେ କନ୍ୟା ଓ 'Y' କ୍ରୋମୋଜମ୍ରେ ପୁତ୍ର ଧାରଣ କରିବାର କ୍ଷମତା ଥାଏ ।

ସ୍ତୀର ଦୁଇଟିଯାକ କ୍ରୋମୋଜମ୍ 'XX' ଥିବାବେଳେ ପୁରୁଷର ଉଭୟ କ୍ରୋମୋଜମ୍ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅର୍ଥାତ୍ 'X' ଏବଂ 'Y' ଥାଏ । ସ୍ତୀ ଏବଂ ପୁରୁଷର କ୍ରୋମୋଜମ୍ର ପରସ୍କର ସହ ମିଳନ ହେଲେ ସନ୍ତାନ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଯଦି ସ୍ତୀର ଡିୟାଣୁରେ ଥିବା 'X' କ୍ରୋମୋଜମ୍ର ପୁରୁଷ ଶୁକ୍ରାଣୁରେ ଥିବା 'X' କ୍ରୋମୋଜମ୍ ସହ ମିଳନ ହେଲା ତେବେ କନ୍ୟାସନ୍ତାନ ହୁଏ ଏବଂ ଯଦି ଏହାର ପୁରୁଷର 'Y' କ୍ରୋମୋଜମ୍ ସହ ମିଳନ ହେଲା ତେବେ ପୁତ୍ରସନ୍ତାନ ହୁଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ସନ୍ତାନର ଲିଙ୍ଗ ପୁରୁଷ ଶୁକ୍ରାଣୁରେ ଥିବା କ୍ରୋମୋଜମ୍ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ, କାରଣ ତା' କ୍ରୋମୋଜମ୍ରେ ପୁତ୍ର ଓ କନ୍ୟା ଉଭୟ ଧାରଣ କରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥାଏ । ଏହି ସତ୍ୟର ସୂଚନା ଦେଇ କୁର୍ଆନ କହେ—

''ଏବଂ ସେ ହିଁ ଯୁଗଳ ରୂପେ ମାଈ ଓ ଅଷିରା ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ନିକ୍ଷିପ୍ତ କରାଯାଉଥିବା ଗୋଟିଏ ବିନ୍ଦୁ ବୀର୍ଯ୍ୟରୁ । ଯେତେବେଳେ ଏହା ନିକ୍ଷିପ୍ତ ହୁଏ ।''

(କୁର୍ଆନ, ୫୩:୪୫-୪୬)

କୁର୍ଆନ ଏଠାରେ ନିକ୍ଷିପ୍ତ କରାଯାଇଥିବା ବୀର୍ଯ୍ୟ କଥା କହୁଛି, ଯାହା କେବଳ ପର୍ଷ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ହଏ ।

ଏହି ଶ୍ଳୋକ ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥାର ସୂଚନା ଦେଉଛି ଯେ, ପୁତ୍ର ବା କନ୍ୟା ମାତୃଗର୍ଭରେ ନିକ୍ଷିପ୍ତ ହୋଇଥିବା ସମୟ ଶୁକୁରୁ ନୂହେଁ, ବରଂ ଏହାର ଗୋଟିଏ ଅଂଶରୁ ଜାତ ହୁଏ, ଯାହାକୁ କୁର୍ଆନ ଟୋପାଏ ଶୁକ୍ର ବୋଲି କହିଛି ।

ସହବାସରେ ପ୍ରାୟ ୨୫୦ ନିୟୁତ ଶୁକ୍ରାଣୁ ପୁରୁଷ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଗତ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଡିୟାଶୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାୟ ୧୦୦୦ ଶୁକ୍ରକୀଟ ପହଞ୍ଚିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୁଅନ୍ତି । ବାକିତକ ବାଟରେ ମରିଯାଆନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ ଶୁକ୍ରକୀଟ ଦ୍ୱାରା ମାନବଭୂଣ ଗଠିତ ହୁଏ । କୁର୍ଆନ ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ମଧ୍ୟ ଟୋପାଏ ଶୁକ୍ର କଥା କହିଛି—

''କ'ଶ ମଣିଷ ଭାବୁଛି ଯେ ତାକୁ ଏମିତି ଅଙ୍କୁଶବିହୀନ ଭାବେ ଛାଡ଼ି ଦିଆଯିବ ? କ'ଶ ସେ (ମାତୃଗର୍ଭରେ) ନିକ୍ଷିପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଗୋଟିଏ ବୀର୍ଯ୍ୟବିନ୍ଦୁ ନଥିଲା ? ପୁଣି ସେ ରକ୍ତପିଷରେ ପରିଶତ ହେଲା, ଏହାପରେ (ଅଲ୍ଲାହ) ତାକୁ ଗଢ଼ିଲେ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣାବୟବ କଲେ ।''

(କ୍ରଆନ, ୭୫:୩୬-୩୮)

#### ଟିପଚିହ୍ନ ପରିଚୟପତ୍

ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିର ଟିପଚିହ୍ନ ସ୍ୱତନ୍ତ । ଦୂଇଜଣଙ୍କର ଟିପଚିହ୍ନ କେବେହେଲେ ମିଶେନାହିଁ । ଏପରିକ ଦୁଇଟି ଯାଆଁଳା ପିଲାଙ୍କର ଟିପଚିହ୍ନ ମଧ୍ୟ ପରସ୍କର ସହ ମେଳ ଖାଏନାହିଁ । ଏହା ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କର ଏକ ବିସ୍ମୟକର ସୃଷ୍ଟି ଯେ, ମଶିଷର ପରିଚୟ ତା' ଆଙ୍ଗୁଠି ଟିପ ମଧ୍ୟରେ ରଖିଦିଆଯାଇଛି । ଏହି କାରଣରୁ ମଣିଷର ଟିପଚିହ୍ନ ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ଏକ ନିର୍ଭରଯୋଗ୍ୟ ପରିଚୟପତ୍ରର ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରିଛି । ଆଧୁନିକ ବାର୍କୋଡ଼୍ ବ୍ୟବସ୍ଥା ସହିତ ଏହାର ତୁଳାନା କରାଯାଇପାରେ ।

ଟିପଚିହ୍ନ ମାଧ୍ୟମରେ ପରିଚୟ ଜାଣିବାର ବୈଜ୍ଞାନିକ ପଦ୍ଧତି ୧୮୮୦ ମସିହାରେ ସାର୍ ଫ୍ରାନ୍ସିସ୍ ଗୋଲଟ୍ଙ୍କ ଗବେଷଣା ପରେ ପ୍ରଚଳିତ ହେଲା । କିନ୍ତୁ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବରୁ ଏହାର ସୂଚନା ଦେଇ କହିଛି—



''କ'ଶ ମଣିଷ ମନେକରୁଛି ଯେ ଆୟେ ତା' ହାଡ଼ଗୁଡ଼ିକୁ ଏକତ୍ର କରିପାରିବୁ ନାହିଁ ? ନା, ନା ! ଆୟେ ତ ତା' ଆଙ୍ଗୁଠିଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ଅବିକଳ ଗଢ଼ିଦେବାକୁ ସମର୍ଥ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୭୫:୩-୪)

ଅତ୍କୁଲ୍ଲାହ ୟୁସୁଫ୍ ଅଲି ଦ୍ୱିତୀୟ ବାକ୍ୟଟିକୁ ଏଇଭଳି ଅନୁବାଦ କରିଛନ୍ତି—"Nay, we are able to put together in perfect order the very tips of his fingers."

କର୍ମଫଳ ଭୋଗ କରିବାପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଅନ୍ତିମ ବିଚାରଦିନ ମଣିଷ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବ । କିନ୍ତୁ ନାଞ୍ଜିକମାନେ କହୁଥିଲେ ଯେ, ହାଡ଼ମାଂସ ମାଟିରେ ମିଶିଗଲା ପରେ ମଣିଷ ପୁଣି କିପରି ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବ ଏବଂ ତାକୁ କିପରି ଚିହ୍ନଟ କରାଯାଇପାରିବ ? ଏହାର ଉତ୍ତରରେ କୁର୍ଆନ ଉପରୋକ୍ତ କଥା କହିଛି । ଅର୍ଥାତ୍ ହାଡ଼ମାଂସକୁ ଯୋଡ଼ିଦେବା କେଉଁ ବଡ଼କଥା, ତୁମମାନଙ୍କର ଟିପଚିହ୍ନ ଥିବା ଆଙ୍ଗୁଳିଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବଭଳି ପୁନଃସ୍ଥାପିତ କରି ଦିଆଯିବ । ତୁମମାନଙ୍କୁ ପୁନର୍ବାର ସୃଷ୍ଟି କରିବା ଏବଂ ଠିକ୍ ଠିକ୍ ଚିହ୍ନଟ କରିବା ସ୍ତଷ୍ଟାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଖୁବ୍ ସହଳ ।

# କୁର୍ଆନ ସମ୍ପର୍କରେ ବିଶିଷ୍ଟ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନଙ୍କର ମତାମତ

କୁର୍ଆନରେ ଥିବା କେତୋଟି ତଥ୍ୟ ସମ୍ପର୍କରେ ଆମେ ଆଲୋଚନା କଲୁ । କୌଣସି ଘଟଣାର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆବିଷ୍କାରର ଅନେକ ଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବରୁ ଏ ବିଷୟରେ କୁର୍ଆନ ନିର୍ଭୁଲ ରୂପେ ବର୍ଷନା କରିବା ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟର କଥା ନୁହେଁ କି ? ଯେଉଁମାନେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ମଦଙ୍କୁ କୁର୍ଆନର ରଚୟିତା ବୋଲି ଆରୋପ କରିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ମଦ ନିରକ୍ଷର ଥିଲେ । ଏହି ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ୧୪୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ନିର୍ଭୁଲ ଖବରଦେବା କୌଣସି ମହାବୈଜ୍ଞାନିକ ପକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ସୟବପର ନଥିଲା ।

ବିଶ୍ୱର ମହାନ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନଙ୍କୁ କୁର୍ଆନରେ ବର୍ତ୍ତିତ ଏହି ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଆଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟତକିତ କରିଛି ଏବଂ ସେମାନେ କୁର୍ଆନ ମାନବ ରଚନା ନୁହେଁ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି l ଥାଇଲାଣ୍ଡର ସିୟାଙ୍ଗମାୟ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଆନାଟୋମୀ ବିଭାଗର ଅଧିକ୍ଷ ପ୍ରଫେସର ତେଜାତାତ୍ ତେଜାସେନ୍ ରିୟାଦଠାରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ଅଷ୍ଟମ ମେଡ଼ିକାଲ୍ କନ୍ଭେନ୍ସନ୍ରେ କୂର୍ଆନର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚମକ୍ରାରିତା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କଲେ । କନ୍ଭେନ୍ସନ୍ରେ ଉଦ୍ବୋଧନ ଦେଇ ସେ କହିଥିଲେ—

''ବିଗତ ତିନିବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ କୁର୍ଆନ ପ୍ରତି ଆଗ୍ରହୀ ହେଲି । ମୋ ଅଧ୍ୟୟନରୁ ଏବଂ ଯାହା ମୁଁ ଏହି ସମ୍ମିଳନୀ ମାଧ୍ୟମରେ ଜାଣିଲି, ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ଯେ ଚଉଦଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ କୁର୍ଆନରେ ଉଲ୍ଲିଖିତ ହୋଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥା ଅବଶ୍ୟ ସତ୍ୟ ଯାହାକୁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଉପାୟରେ ପ୍ରମାଣିତ କରାଯାଇପାରିବ । ଯେହେତୂ ମୁହନ୍ମଦ ଲେଖାପଢ଼ା ଜାଣିନଥିଲେ, ମୁହନ୍ମଦ ଅବଶ୍ୟ ଜଣେ ବାର୍ଭାବହ ଯିଏ ସ୍ରଷ୍ଟାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଜ୍ଞାନାଲୋକ ରୂପେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିବା ଏହି ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରସାରିତ କଲେ । ଏହି ସ୍ରଷ୍ଣା ଅବଶ୍ୟ ଈଶ୍ୱର ବା ଅଲ୍ଲାହ । ତେଣୁ ମୁଁ ଭାବୁଛି— 'ଲାଇଲାହ—ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ କେହି ଉପାସ୍ୟ ନୁହେଁ ଏବଂ ମୁହନ୍ମଦ ରସୁଲୁଲ୍ଲାହ—ମୁହନ୍ମଦ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବାର୍ଭାବହ' କହିବାର ଏହା ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ସମୟ ।

ଏହି ସ୍ଥାନକୁ ଆସି ମୁଁ ଯେଉଁ ଅମୂଲ୍ୟ ବସ୍ତୁଟି ପାଇଲି, ତାହା ହେଉଛି 'ଲାଇଲାହ ଇଲ୍ଲ୍ଲାହ ମୁହନ୍ନଦୁର ରସୁଲୁଲ୍ଲାହ' । ଅର୍ଥାତ୍ ମୁସଲମାନ ହେଲି ।''<sup>(7)</sup>

"In the last three years, I became interested in the Qur'an... From my studies and what I have learned throughout this conference, I believe that everything that has been recorded in the Qur'an fourteen hundred years ago must be the truth, that can be proved by the scientific means.

Since the Prophet Muhammad could neither read nor write, Muhammad must be a messenger who relayed this truth which was revealed to him as an enlightenment by the one who is eligible Creator. This Creator must be God, or Allah. Therefore, I think this is the time to say La ilaha illa Allah, there is no god to worship ସେହିପରି ୧୯୮୧ରେ ସପ୍ତମ ମେଡିକାଲ କନ୍ଫରେନ୍ସରେ କାନାଡ଼ାର ଟରେଞ୍ଜୋ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଜୀବତତ୍ତ୍ୱବିତ୍ ପ୍ରଫେସର କିଥ ମୂର କହିଲେ—

''ମାନବର ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସମ୍ପର୍କରେ କୁର୍ଆନରେ ଥିବା ବକ୍ତବ୍ୟଗୁଡ଼ିକର ପୃଷ୍ଟିକରଣରେ ସହାୟତା କରିବା ମୋ ପାଇଁ ଅତି ଆନନ୍ଦର ବିଷୟ । ମୋ ପ୍ରତି ଏହା ୟଷ୍ଟ ହୋଇଯାଇଛି ଯେ ଏହି ବକ୍ତବ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ନିଷ୍ଟୟ ଈଶ୍ୱର ବା ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନିକଟରୁ ମୁହମ୍ବଦଙ୍କ ପାଖକୁ ଆସିଛି, କାରଣ ପ୍ରାୟ ସବୁଗୁଡ଼ିକର ଜ୍ଞାନ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଅନେକ ଶତାବ୍ଦୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆବିଷ୍ଟୃତ ହୋଇନଥିଲା । ଏହା ପ୍ରମାଣିତ କରେ ଯେ, ମୁହମ୍ମଦ ନିଷ୍ଟୟ ଈଶ୍ୱର ବା ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଜଣେ ବାର୍ତ୍ତାବହ ।''(8)

କାପାନର ମହାକାଶବିଜ୍ଞାନୀ ତଃ ୟୋସିଦ୍ କୁସାନ୍ କୁହନ୍ତି— "କୁର୍ଆନରେ ଜ୍ୟୋର୍ତିବିଜ୍ଞାନ ସୟନ୍ଧୀୟ ନିର୍ଭୁଲ ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଦେଖି ମୁଁ ଅତିଶୟ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଛି ଏବଂ ଆମେ ଜାଣୁ ସେ ଆଧୁନିକ ଜ୍ୟୋର୍ତିବିଜ୍ଞାନୀମାନେ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଅତି କ୍ଷୁଦ୍ର ଅଂଶ

except Allah (God), Muhammad Rasool Allah, Muhammad is Messenger of Allah....

The most precious thing of all that I have gained by coming to this place (Conference) is "La ilaha illa Allah, Muhammed-ur-Rasul-Allah and to have become Muslim." (Prof.Tejatat Tejasen, Chairman, Department of Anatomy and former Dean of the faculty of Medicine, University of Chiang Mai, Thailand)

"It has been a great pleasure for me to help clarify statements in the Qur'an about human development. It is clear to me that these statements must have come to Muhammad from God, or Allah, because almost all of this knowledge was not discovered until many centuries later. This proves to me that Muhammad must have been a messenger of God, or Allah." (Prof. L.Keith Moore, Professor Emeritus, Department of Anatomy & Cell Biology, University of Toronto)

ଉପରେ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଆସୁଛନ୍ତି । ଆମ ପ୍ରଚେଷ୍ଟାକୁ ଆମେ ଅତି କ୍ଷୁଦ୍ରଭାଗ ମଧ୍ୟରେ କେନ୍ଦ୍ରୀଭୂତ କରିଛୁ, କାରଣ ଦୂରବୀକ୍ଷଣ ଯନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଆମେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ବିଷୟରେ କଳ୍ପନା ନକରି କେବଳ ଏହାର ଆକାଶର କିଛି ଅଂଶକୁ ଦେଖିପାରୁଛୁ । ତେଣୁ ମୁଁ ଭାବୁଛି କୁର୍ଆନର ଅଧ୍ୟୟନ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନଗୁଡ଼ିକର ଉତ୍ତର ଦେବାଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ବିଷୟରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରିବାପାଇଁ ପଥ ପାଇପାରିବି ।''(9) ସମୁଦ୍ରବିଜ୍ଞାନୀ ପ୍ରଫେସର ଉଇଲିୟମ୍ ହେ କୁହନ୍ତି— ''ଏଇ ଧରଣର ସୂଚନା କୁର୍ଆନ ଭଳି ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ରହିଥିବା ମୋତେ ଭାରି କୌତୂହଳଜନକ ଲାଗୁଛି ଏବଂ ଏଗୁଡ଼ିକ ସେଠାକୁ କିପରି ଆସିଲା ଏହା ଜାଣିବାର ମୋ ପାଖରେ କୌଣସି ବାଟ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଭାବୁଛି ଏହା ଅତିଶୟ କୌତୃହଳଜନକ

କୁର୍ଆନର ରଚୟିତା କିଏ ବୋଲି ପ୍ରଶ୍ନ କରାଯିବାରୁ ପ୍ରଫେସର ହେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—

ଯେ, ସେଗଡିକ ସେଥରେ ଅଛି ଏବଂ ଏଭଳି କାର୍ଯ୍ୟ କରଆନର

ଅନେକ ଶ୍ରୋକର ଅର୍ଥ ଆବିଷ୍କାର କରିବ ।''

''ମୁଁ ଭାବୁଛି ଏହା ନିଷ୍ଟୟ ଐଶ୍ୱରୀୟ ସଭା ।''<sup>(10)</sup>

<sup>&</sup>quot;I say, I am very much impressed by finding true astronomical facts in Qur'an, and for us the modern astronomers have been studying very small piece of the universe. We concentrated our efforts for understanding of very small part. Because by using telescopes, we can see only very few parts of the sky without thinking about the whole universe. So by reading Qur'an and by answering to the questions, I think I can find my future way for investigation of the universe." (Dr. Yoshihide Kusan, Director of the National Astronomical Observatory, Tokyo, Japan)

<sup>&</sup>quot;I find it very interesting that this sort of information is in the ancient scriptures of the Holy Qur'an, and I have no way of knowing

କାନାଡ଼ାର ମାନିଟୋବା ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଟି.ଭି.ଏନ୍. ପରସଦ କୁହନ୍ତି—

''ମୋର ମନେହୁଏ ଯେ ମୁହନ୍ନଦ ଜଣେ ଅତି ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଥିଲେ, ଯିଏ ପଢ଼ି ବା ଲେଖି ପାରୁନଥିଲେ ଏବଂ ପ୍ରକୃତରେ ନିରକ୍ଷର ଥିଲେ ।

ଆମେ ୧୪୦୦ବର୍ଷ ପୂର୍ବକଥାର ଆଲୋଚନା କରୁଛୁ । ଆପଣ ଦେଖୁଛନ୍ତି ଯେ, ଜଣେ ନିରକ୍ଷର ବ୍ୟକ୍ତି ବିଜ୍ଞାନ ସୟନ୍ଧୀୟ ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟକନକ ରୂପେ ଅତି ନିର୍ଭୁଲ ଘୋଷଣା କରୁଛନ୍ତି ।

ମୁଁ ନିଜେ ଜାଣିପାରୁ ନାହିଁ ଯେ ଏହା କେବଳ ଆକସ୍ମିକ ଭାବରେ କିପରି ସମ୍ଭବ (କାରଣ) ବହୁତ ନିର୍ଭୁଲ ତଥ୍ୟ ରହିଛି ଏବଂ ଡକ୍ଟର ମୁର୍ଙ୍କ ପରି ମୋର ଏଥିରେ ସମ୍ମତ ହେବାରେ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ନାହିଁ ଯେ ତାଙ୍କର (ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର) ବକ୍ତବ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଦୈବୀପ୍ରେରଣ ବା ଦୈବୀବାଣୀ ବଳରେ ଦିଆଯାଇଛି ।''(11)

where they would have come from. But I think it is extremely interesting that they are there and this work is going on to discover it, the meaning of some of the passages."

And when he was asked about the source of the Qur'an, he replied, "Well, I would think it must be the divine being." (William Hay, Professor of Oceanogprahy, University of Colorado, Boulder, Colorado, USA.)

"It seems to me that Muhammad was a very ordinary man, he couldn't read, didn't know how to write, in fact he was an illiterate....

We're talking about 1400 years ago, you have some illiterate person making profound statements that are amazingly accurate, of a scientific nature...

-

## ମରିସ୍ ବୃକାଏଙ୍କ କୃର୍ଆନ ଉପରେ ଗବେଷଣା

ଡକ୍ର ମରିସ ବକାଏ ପ୍ୟାରିସ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ଫେଞ୍ଚ ଏକାଡେମୀ ଅଫ୍ ମେଡ଼ିସିନ୍ର ଜଣେ ସଭ୍ୟ । କୁର୍ଆନରେ ଥିବା ଗୋଟିଏ ବାକ୍ୟ ପଢି ସେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଗଲେ । ଏହି ବାକ୍ୟଟିରେ ମିଶରର ଜଣେ ଦରାଚାରୀ ଶାସକର ଶବକୁ ସଂରକ୍ଷିତ ରଖିବାର ପ୍ରତିଶ୍ରୁତି ରହିଛି ।

''କିନ୍ତ ଆଜି ଆୟେ ତୋ ଶରୀରକୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବୁ ଯଦ୍ୱାରା ଏହା ତୋର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏକ ଶିକ୍ଷାର ପତୀକ ହୋଇରହିବ ଏବଂ ଅଧକାଂଶ ଲୋକ ଆୟ ନିଦର୍ଶନଗଡିକ ପତି (ଆଦୌ) ଧ୍ୟାନ ଦେଉନାହାନ୍ତି ।'' (କ୍ର୍ଆନ, ୧୦:୯୨)

ଫ୍ୟାରୋ (Pharaoh) ନାମକ ଏହି ଅତ୍ୟାଚାରୀ ଶାସକ ବିଷୟରେ ଉଭୟ କରଆନ ଓ ବାଇବଲରେ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି । ସେ ପଜାମାନଙ୍କ ପତି ଅକଥନୀୟ ଅତ୍ୟାଚାର କର୍ଥିଲା ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କୁ ଧରିବା ପାଇଁ ଯିବା ସମୟରେ ସମୁଦ୍ରରେ ବୃଡ଼ି ପ୍ରାଣ ହରାଇଥିଲା । କୁର୍ଆନ କହିଲା ଯେ, ବୃଡ଼ିଯାଇଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ତା' ଶବ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିବ । ସେହି ଫ୍ୟାରୋର ଶବ ବର୍ତ୍ତମାନ କାଏରୋ ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବର ରୟାଲ ମମି ହଲ୍ରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ଡଃ ବୃକାଏ ଯେହେତ୍ର ଜଣେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍ ଥିଲେ, ବାଇବଲ୍ରେ ଏହି ଘଟଣା ବିଷୟରେ ପଢ଼ିଥିଲେ । ସେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହେଲେ ଯେ, କୁର୍ଆନ ଈଶ୍ୱରଦ୍ୱତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ କାଳର ଜଣେ ଶାସକର ଶବ ବିଷୟରେ ଏଭଳି କଥା କିପରି କହିପାରେ ? ତେଶ୍ର ସେ ନିଜେ ଯାଇ କାଏରୋ ମ୍ୟୁଜିୟମ୍ବରେ ଥିବା ଫ୍ୟାରୋର ଶବକୁ ପରୀକ୍ଷା କଲେ । କୃର୍ଆନର ସତ୍ୟତା

I personally can't see how this could be mere chance, there

are too many accuracies and like Dr. Moore, I have no difficulty in my mind reconciling that this is a divine inspiration or revelation which lead him to these statements." (Prof. T.V.N.Persaud, Professor of Anatomy, and Professor of Paediatrics and Child Health, University of Manitoba, Winnipeg, Manitoba, Canada) [Video clips of the scientists can be watched at the website www.Islam-guide.com]

ଦ୍ୱାରା ସେ ଏଭଳି ପ୍ରଭାବିତ ହେଲେ ଯେ ପଚାଶବର୍ଷ ବୟସରେ ସେ ଆରବୀ ଭାଷା ଶିଖି କୁର୍ଆନର ସମ୍ପୂର୍ଷ ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ । ତା'ପରେ ସେ ଇସଲାମ ଉପରେ ଗବେଷଣା କରି ୧୯୭୬ରେ ନିଜର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ପୁଞ୍ଚକ "The Bible, The Quran and Science" ଲେଖିଲେ । ଏହି ପୁଞ୍ଚକରେ ଡଃ ବୁଳାଏ କୁର୍ଆନ ଓ ବାଇବଲ୍ ଉପରେ ବିଭିନ୍ନ ଦିଗରୁ ବିଶେଷକରି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ତୁଳନାତ୍କଳ ଆଲୋଚନା କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ନିଜ ପୁଞ୍ଚକରେ ସେ ଏହା ପ୍ରମାଣିତ କରିଛନ୍ତି ଯେ କୁର୍ଆନ ସମ୍ପୂର୍ଷ୍ଣ ବିଜ୍ଞାନସମ୍ମତ ଏବଂ ଏଥିରେ କୌଣସି ବୈଜ୍ଞାନିକ ତୁଟି ନାହିଁ । ଡକ୍ଟର ବୁଳାଏ କହନ୍ତି—

- ''ପ୍ରଥମେ ମୋର ଇସଲାମରେ ବିଶ୍ୱାସ ନଥିଲା । ମୁଁ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଖୋଲା ମନରେ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ନିରପେକ୍ଷ ଭାବେ (କୁର୍ଆନର) ଲେଖାଗୁଡ଼ିକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିବା ଆରୟ କଲି ।''
- ''କୁର୍ଆନକୁ ପଢ଼ିବା ଏବଂ ଏହାର ସମାଲୋଚନାମୂଳକ ଅଧ୍ୟୟନ ପାଇଁ ଦରକାର ହେଉଥିବା ବିଭିନ୍ନ ଭାଷ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ସାହାଯ୍ୟରେ ଏହାର ପ୍ରତିଟି ବାକ୍ୟକୁ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବା ମୋର ପ୍ରଥମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଥଲା ।''
- ''ବାଇବଲ୍ରେ ବଡ଼ ଧରଣର ଡୁଟି ରହିଥିବାବେଳେ ମୁଁ କୁର୍ଆନରେ ଗୋଟିଏ ହେଲେ ଡୁଟି ଖୋଜିପାଇଲି ନାହିଁ । ଟିକିଏ ରହି ମୁଁ ନିଜକୁ ପଚାରିଲି—ଯଦି ଜଣେ ମଣିଷ କୁର୍ଆନର ସ୍ରଷ୍ଟା ହୁଏ, ତେବେ କିପରି ସେ ସସ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଏଭଳି ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଲେଖିଥିବ ଯାହାକି ଆଜିର ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନଦ୍ୱାରା ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ଥତ ?

ମୁହନ୍ମଦଙ୍କୁ କୂର୍ଆନର ଲେଖକ ବୋଲି ମନେ କରୁଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କର ଅନୁମାନ ଯଥାର୍ଥ ନୁହେଁ ବୋଲି ଉପରୋକ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ ପ୍ରମାଣିତ କରୁଛି । ଜଣେ ନିରକ୍ଷର ବ୍ୟକ୍ତି କିପରି ସମଗ୍ର ଆରବ ସାହିତ୍ୟ ଜଗତରେ ସାହିତ୍ୟିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଭିତ୍ତିକ ଏକ ମହାନ ଗ୍ରନ୍ତୁ ଲେଖିଦେଇପାରିବ ? କିପରି ସେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରକୃତିର କୌଣସି ସତ୍ୟର ଘୋଷଣା କରିପାରିବ, ଯାହାକି ସେ ସମୟରେ କୌଶସି ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିବା ସୟବ ନଥିଲା ଏବଂ ତାହା ମଧ୍ୟ ବିଷୟବସ୍ତୁରେ ଥରେ ହେଲେ ସାମାନ୍ୟ ତ୍ରୁଟି ନ କରି ?''<sup>(12)</sup>

କୁର୍ଆନରେ ଥିବା ଯେଉଁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ସମ୍ପର୍କରେ ଆମେ ଆଲୋଚନା କଲୁ, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ନିର୍ଭୁଲ ଭାବରେ ଜାଣିବା ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର କୌଣସି ମଣିଷ ପକ୍ଷରେ ସୟବ ନଥିଲା । ଏହା କ୍ଷଷ୍ଟ ରୂପେ ପ୍ରମାଣିତ କରେ ଯେ, ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ନିଜ ସୃଷ୍ଟି ନୁହେଁ, ଏହା ଈଶ୍ୱରବାଣୀ ।



"In the beginning I had no faith whatsoever in Islam. I began this examination of the texts with a completely open mind and a total objectivity...."

"My first goal was to read the Qur'an and to make a sentenceby-sentence analysis of it with the help of various commentaries essential to critical study....."

"Whereas monumental errors are to be found in the Bible, I could not find a single error in the Qur'an. I had to stop and ask myself: if a man was the author of the Qur'an, how could he have written facts in the Seventh century A.D that today are shown to be in keeping with modern scientific knowledge?..."

"The above observation makes the hypothesis advanced by those who see Muhammad as the author of the Qur'an quite untenable. How could a man, from being illiterate, become the most important author, in terms of literary merit, in the whole of Arabic literature? How could he then pronounce truths of a scientific nature that no other human being could possibly have developed at the time, and all this without once making the slightest error in his pronouncements on the subject? (Dr. Maurice Bucaille, The Bible, the Qur'an and Science, Idara Isha'at-e-Diniyat, New Delhi, 2002, pp.119-125)

#### ଷଷ୍ଟ ଅଧାୟ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ

ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ମହାମାନ୍ୟ ପ୍ରତିନିଧିଗଣ ନିଜ ପରିଚୟର ଯେଉଁ ପ୍ରମାଣ ଦିଅନ୍ତି, ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରୁ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ଅନ୍ୟତମ । ସେମାନେ ଅତୀତ ଓ ଭବିଷ୍ୟତର ଘଟଣାବଳୀ ସମ୍ପର୍କରେ ନିର୍ଭୁଲ ତଥ୍ୟ ଦିଅନ୍ତି । କୌଣସି ଗଣନା ବା କ୍ୟୋତିଷବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ନୂହେଁ, ବରଂ ସେମାନେ ସ୍ୱୟଂ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରବନ୍ତା ହୋଇଥିବାରୁ ତାଙ୍କରି ଦ୍ୱାରା ଆଦିଷ୍ଟ ହୋଇ କୂହନ୍ତି । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ମିଥ୍ୟା ହେବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଅନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଘଟଣା ବିଷୟରେ କହିଥିବାର ଇତିହାସରେ ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି, ଯାହାକି ପରବର୍ତୀ ସମୟରେ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଥିଲା । ଏଠାରେ ଆମେ କେତୋଟି ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଘଟଣାବଳୀ ଉପରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ।

# ନିଜର ଓ ନିଜ ଝିଅଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ

ଜୀବନର ଅନ୍ତିମ ସମୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଭୀଷଣ ଭାବରେ ଅସୁସ୍ଥ ହେଲେ । ଏହି ଅସୁସ୍ଥତା ବେଳେ ସେ ନିଜର ଓ ନିଜ ଝିଅ ହଜରତ ଫାତିମାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ବିଷୟରେ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ପତ୍ନୀ ହଜରତ ଆଇଶା (ର.ଅ.) କୁହନ୍ତି—ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୋଗଶଯ୍ୟାରେ ଝିଅ ହଜରତ ଫାତିମାଙ୍କୁ ଡକାଇ ତାଙ୍କ କାନରେ ଗୁପ୍ତ ଭାବରେ କିଛି କହିଲେ, ଯାହା ଶୁଣି ଫାତିମା କାନ୍ଦିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତ ପୁଣିଥରେ ତାଙ୍କ କାନରେ କିଛି କହିଲେ । ଏଥର ହଜରତ ଫାତିମା ହସିଲେ । ହଜରତ ଆଇଶା କୁହନ୍ତି ଯେ, ମୁଁ ଫାତିମାଙ୍କୁ ଏହାର କାରଣ ପଚାରିଲି । ଫାତିମା ଉତ୍ତର ଦେଲେ, ''ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ପ୍ରଥମଥର ତାଙ୍କ କାନରେ କହିଲେ ଯେ, ସେ ଏହି ରୋଗରେ ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରିବେ ଯାହା ଶୁଣି ମୁଁ କାନ୍ଦିବାକୁ ଲାଗିଲି । ଏହା ଦେଖି ପୁଣି ସେ ମୋ କାନରେ

କହିଲେ ଯେ, ତାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁପରେ ତାଙ୍କ ପରିବାରରୁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ମୁଁ ଦେହତ୍ୟାଗ କରି ତାଙ୍କ ସହ ଭେଟ ହେବି । ତେଣୁ ମୁଁ ହସିଲି । $^{\prime\prime}$ 10

ଏହି ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ ସତ୍ୟ ହେଲା । କିଛିଦିନ ପରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଦେହତ୍ୟାଗ କଲେ ଏବଂ ଏହାର ପ୍ରାୟ ଛ'ମାସ ପରେ ତାଙ୍କ ଝିଅ ହଜରତ ଫାଡିମାନଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ହେଲା ।

ନିଜର ବା ନିଜ ସନ୍ତାନର ମୃତ୍ୟୁ ବିଷୟରେ ଏଭଳି ନିର୍ଭୁଲ ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ପକ୍ଷରେ ସମ୍ଭବ ନୂହେଁ ।

# ଯୁଦ୍ଧରେ ନିହତ ହେବାକୁ ଥିବା ଶତ୍ରୁ

ମକ୍କାରୁ ମଦିନା ସ୍ଥାନାନ୍ତର ହେବାର ବର୍ଷକ ପରେ ମକ୍କାର ଶତ୍ରୁପକ୍ଷଙ୍କ ସହ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ପଦଙ୍କର ପ୍ରଥମ ଯୁଦ୍ଧ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ବଦର ନାମକ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ଏଥିରେ ମାତ୍ର ୩୧୩ଜଣ ମୁସଲମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ୧୦୦୦ ସଶସ ମକ୍କାବାସୀ ଶୋଚନୀୟ ଭାବେ ପରାଞ୍ଚ ହୋଇଥିଲେ । ଏହି ଯୁଦ୍ଧ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ପଦ ଶତ୍ରୁପକ୍ଷର କେତେକ ସୈନ୍ୟଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ବିଷୟରେ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ । ସେ କେବଳ ଯୁଦ୍ଧରେ ନିହତ ହେବାକୁ ଥିବା ଶତ୍ରୁର ନାଁ କହିନଥିଲେ, ବରଂ କେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି କେଉଁ ଜାଗାରେ ନିହତ ହୋଇ ପଡ଼ିବ ଗୋଟି ଗୋଟି କରି ଯେ ଜାଗାଗୁଡ଼ିକ ଦେଖାଇଦେଇଥିଲେ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧରେ ଅବିକଳ ସେହି ସ୍ଥାନମାନଙ୍କରେ ସେହି ଲୋକମାନେ ନିହତ ହୋଇଥିଲେ ।<sup>(2)</sup>

# ଇଥ୍ଓପିଆ ରାଜାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ

ଇଥିଓପିଆର କଣେ ରାଜା 'ନଜାସୀ' ପ୍ରଥମେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ଥିଲେ ଏବଂ ପରେ ଇସ୍ଲାମ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । 'ନଜାସୀ' ତାଙ୍କର ଉପାଧି ଥିଲା । ତାଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲା । ସୁଦୂର ଆଫ୍ରିକାରେ ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରିଥିବା ଏହି ଶାସକଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁଦିନ ହିଁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ଜଦ ମଦିନାରେ ନିଜ ସାଥିମାନଙ୍କୁ

<sup>୍</sup>ରୀ ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୮୨୦

<sup>(2)</sup> ସହୀ ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୧୭୭୯

ତାଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁର ଖବର ଦେଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଆତ୍କାର ସଦ୍ଗତି ନିମନ୍ତେ ସମବେତ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲେ ଯାହାକୁ ଆରବୀରେ 'ଜନାଜା' କୁହନ୍ତି ।<sup>ଓ)</sup>

#### ଇରାନ ଓ ରୋମ ବିଜୟ

ଇରାନର ଶାସକଙ୍କୁ 'ଖୁସ୍ତୁ' ଏବଂ ରୋମର ଶାସକଙ୍କୁ 'ସିକର' କୁହାଯାଉଥିଲା । ଏହି ଦୂଇଟି ଦେଶ ସେତେବେଳେ ଦୁଇଟି ମହାଶକ୍ତି ଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ତିରୋଧାନର ଅନେକ ବର୍ଷ ପରେ ଏହି ଦୁଇ ଦେଶ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କ ଅଧୀନକୁ ଆସିଥିଲା । କିନ୍ତୁ ନିଜ ଜୀବନକାଳରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆରବ, ରୋମ ଏବଂ ପର୍ସିଆ (ଇରାନ) ବିଜୟର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ ।<sup>(4)</sup>

ଏହାବ୍ୟତୀତ ସେ ଏହା ମଧ୍ୟ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ ଯେ, ଖୁସ୍ରୁ ପରାଜିତ ହେବାପରେ ଆଉ କେହି 'ଖୁସ୍ରୁ' ହେବେନାହିଁ ଏବଂ 'ସିଜର୍'ର ମଧ୍ୟ ପତନ ହେବ ଏବଂ ତା'ପରେ ରୋମରେ କେହି ସିଜର ହେବେନାହିଁ ।<sup>(5)</sup>

ପ୍ରକୃତରେ ତାଙ୍କ କଥା ସତ୍ୟ ହେଲା । ଇରାନ ଓ ରୋମ ସାମ୍ରାଜ୍ୟର ପତନ ଘଟିଲା ଏବଂ ଏହାପରଠାରୁ କୌଣସି ଶାସକ ଖୁସ୍ରୁ ବା ସିଜର ଉପାଧି ଧାରଣ କରିନାହାନ୍ତି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଇଜିପ୍ଟ ବିଜୟ<sup>(6)</sup> ଏବଂ ସିରିୟା ଓ ଇରାକ ବିଜୟ ସମ୍ପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ ।<sup>(7)</sup> ଯାହା ପରେ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଥିଲା ।

# ଉଖ୍ୱେଶ କରନୀଙ୍କ ମଦିନା ଆଗମନ

ୟେମେନ୍ରୁ ଉଞ୍ୱେଶ କରନୀ ନାମକ ଜଣେ ଧର୍ମନିଷ୍ଠ ବ୍ୟକ୍ତି ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଦିନା ଆସିବେ ବୋଲି ନିଜ ସାଥିମାନଙ୍କୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦ କହିଥିଲେ । ସେ ତାଙ୍କର ପରିଚୟ ଦେଇ କହିଥିଲେ ଯେ, ଏହି ବ୍ୟକ୍ତିଜଣଙ୍କର

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୩୩୭, ୪୦୬, ୪୧୨

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୨୯୦୦

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୮୧୫, ୮୧୬; ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ଥିଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୨୯୧୭

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> ସହା ମୁସଲିମ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୨୫୪୩

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ସହୀ ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୧୩୮୮

ଧଳାଛଉ ଥିଲା, ଯାହା ପ୍ରାୟ ଭଲ ହୋଇଯାଇଛି; କିନ୍ତୁ ଏହା ଗୋଟିଏ ମୁଦ୍ରା ଆକାରରେ ରହିଯାଇଛି । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମାତୃଭକ୍ତ ଏବଂ ନିଜ ମାଆଙ୍କର ଖୁବ୍ ସେବା କରନ୍ତି । ସେ ଏତେ ଧର୍ମପ୍ରାଣ ଯେ, ଯଦି ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନାମ ନେଇ କୌଣସି କଥା କୁହନ୍ତି, ତେବେ ଇଈଶ୍ୱର ତାଙ୍କ କଥା ମିଥ୍ୟା ହେବାକୁ ଦେବେନାହିଁ ।<sup>(8)</sup>

ଏହି ଘଟଣା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଅନେକ ବର୍ଷ ପରେ ହଜରତ ଉମରଙ୍କ ଶାସନ କାଳରେ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଥିଲା ।

#### ହଜରତ ଉମର ଓ ଉସ୍ମାନ

ଥରେ ଉହଦ ପାହାଡ଼ ଉପରେ ହକରତ ଅବୁବକ୍କର, ଉସ୍ମାନ ଓ ଉମର୍ ସହ ଥିବା ସମୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ୱଦ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ ଯେ ହକରତ ଉମର୍ ଏବଂ ହକରତ ଉସ୍ମାନ ଶହୀଦ ହେବେ, ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କୁ ଶତ୍ରୁମାନେ ହତ୍ୟା କରିବେ ।<sup>(9)</sup> ଉଭୟେ ହକରତ ଉସ୍ମାନ ଏବଂ ଉମର୍ ଖଲିଫା ଥିବା ସମୟରେ ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିହତ ହେଲେ ।

#### ନାତି ହଳରତ ହସନ

ଥରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ନିକ ନାତି ହକରତ ହସନ୍ଙ୍କ ବିଷୟରେ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରି କହିଥିଲେ ଯେ, ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା ଦୁଇଟି ମୁସଲମାନ ଗୋଷ୍ଠୀ ମଧ୍ୟରେ ବୁଝାମଣା ହେବ ।<sup>(10)</sup> ପ୍ରକୃତରେ ହଜରତ ଅଳୀଙ୍କ ପରେ ତାଙ୍କ ପୁତ୍ର ହଜରତ ହସନ୍ ପ୍ରାୟ ୬ମାସ ଖଳିଫା ଥିଲେ ଏବଂ ଦୁଇ ଗୋଷ୍ଠୀ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଭୟଙ୍କର ଯୁଦ୍ଧକୁ ଏଡ଼ାଇ ଦେବାପାଇଁ ସେ ହଜରତ ଅମିର୍ ମୁଆୱ୍ୱିୟାଙ୍କ ସହ ସନ୍ଧି କରିଥିଲେ ।

#### ଖିଲାଫତ କାଳର ଅବଧି

ଖିଲାଫତ୍ ଅର୍ଥ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ । ଇସ୍ଲାମର ଖଲିଫାମାନଙ୍କର ଶାସନକାଳ ୩୦ବର୍ଷ ହେବ ବୋଲି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତ୍ନଦ କହିଥିଲେ ।<sup>(11)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> ସହୀ ମସଲିମ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୨୫୪୨

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୫ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୪୬

<sup>(10)</sup> ସହୀ ବ୍ଖାରୀ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୮୨୩

<sup>୍</sup>ଥୀ ଅବୁ ଦାଉଦ, ହଦିସ ସଂ. ୪୦ : ୪୬୨୯

ଏହା ସତ୍ୟ ହେଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପରେ ହଜରତ ଅବୁବକର ୨ବର୍ଷ, ତା'ପରେ ହଜରତ ଉମର୍ ୧୦ବର୍ଷ, ହଜରତ ଉସ୍ମାନ ୧୨ବର୍ଷ, ଏବଂ ହଜରତ ଅଲୀ ୬ବର୍ଷ ଶାସନ କରିଥିଲେ ।

#### ମୋତା ଯୁଦ୍ଧର ଧାରା ବିବରଣୀ

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ବସରାର ଶାସକଙ୍କ ନିକଟକୁ ଜଣେ ଦୂତଙ୍କ ହାତରେ ଗୋଟିଏ ଚିଠି ପଠାଇଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ଦୂତ ବସରା ପହଞ୍ଚିବା ପୂର୍ବରୁ ମୋତା ନାମକ ଏକ ସ୍ଥାନରେ ରୋମ ସମ୍ରାଟଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଯୁକ୍ତ ସେଠାର ଶାସକ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଦୂତଙ୍କୁ ଗିରଫ କରି ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିଦେଲେ । ଏଭଳି ଅନ୍ୟାୟର ଖବର ଶୁଣିବାପରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ୩୦୦୦ ସୈନ୍ୟ ସହିତ ହଜରତ ଜୈଦ ବିନ୍ ହାରିସ୍ଙ୍କୁ ସେନାପତି ନିଯୁକ୍ତ କରି ଉଦ୍ଧତ ରୋମୀୟ ପ୍ରଶାସକଙ୍କୁ ଉଚିତ ଶିକ୍ଷା ଦେବାପାଇଁ ପଠାଇଲେ । ମୌତା ନାମକ ସ୍ଥାନରେ ୩୦୦୦ ମୁସଲମାନଙ୍କର ପ୍ରାୟ ଏକଲକ୍ଷ ରୋମୀୟ ସେନାଙ୍କ ସହ ଘମାଘୋଟ ଯୁଦ୍ଧ ହେଲା ।

ସେଠି ମୋଡାରେ ଯୁଦ୍ଧ ଚାଲିଥିବାବେଳେ ଏଠି ମଦିନାରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଦୈବବାଣୀ ବଳରେ ଯୁଦ୍ଧର ବିବରଣୀ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ସେ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଏକତ୍ରିତ କରି କହିଲେ ଯେ, ହଜରତ ଜୈଦ୍ ପତାକା ଧରି ଯୁଦ୍ଧ ପରିଚାଳନା କଲେ ଏବଂ ସେ ଶହୀଦ ହୋଇଗଲେ, ତା'ପରେ ହଜରତ ଜାଫର୍ ନେତୃତ୍ୱ ନେଲେ, ସେ ମଧ୍ୟ ଶହୀଦ ହୋଇଗଲେ, ତା'ପରେ ଅନୁଲ୍ଲାହ ବିନ୍ ରଖ୍ୱାହ ଯୁଦ୍ଧର ନେତୃତ୍ୱ ନେଲେ ଏବଂ ସେ ମଧ୍ୟ ଶହୀଦ ହୋଇଗଲେ । ଏହା କହିଲାବେଳେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଆଖି ଛଳଛଳ ହୋଇ ଉଠିଥିଲା । ତା'ପରେ ସେ କହିଲେ ଯେ, ଶେଷରେ ହଜରତ ଖାଲିଦ୍ ବିନ୍ ଖିଲିଦ ଯୁଦ୍ଧର ନେତୃତ୍ୱ ନେଲେ ଏବଂ ବିଜୟୀ ହେଲେ । ସେତେବେଳେ ଯୁଦ୍ଧର ଫଳାଫଳର ଖବର ମଦିନରେ ପହଞ୍ଚି ନଥିଲା ।

ଏହି ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ କରୁଛି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଆଦିଷ୍ଟପୁରୁଷ ଥିଲେ ।

**00** 

<sup>(12)</sup> ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ୩୩୮; ୫ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ୫୬୧, ୧୦୨; ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ୨୯୮, ୮୨୪

#### ସପ୍ତମ ଅଧାୟ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ବଦ ପ୍ରକୃତରେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ

ଏହି ମହାନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ପୂର୍ବ ଅଧ୍ୟାୟଗୁଡ଼ିକରେ ବିଶଦ ଭାବରେ ଆମେ ଆଲୋଚନା କଲୁ ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ଦିଗରୁ ତାଙ୍କର ଦାବିକୁ ପରୀକ୍ଷା ମଧ୍ୟ କଲୁ। ଏହାଦ୍ୱାରା ଆମେ ଯାହା ଜାଣିଲୁ ତାର ସାର ମର୍ମ ହେଉଛି ଯେ–

- ▶ ସେ ଜଣେ ନିରାଟ ସତ୍ୟବାଦୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଥଲେ ।
- ତାଙ୍କ ଚରିତ୍ର ଅତି ଉଚ୍ଚକୋଟୀର ଥଲା ।
- ବ୍ୟବହାର ଅତ୍ୟନ୍ତ ମଧୁର ଥିଲା ।
- ▶ ସମାଜ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ସଜୋଟ ଓ ବିଶ୍ୱସନୀୟ ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲା ।
- ► ସେ ଜଣେ ବାଦାନ୍ୟ, ନ୍ୟାୟପ୍ପିୟ ଓ ପରୋପକାରୀ ବ୍ୟକ୍ତି ଥଲେ ।
- ► ସେ ଅତି ସରଳ ଜୀବନ ଯାପନ କରୁଥିଲେ ।
- ▶ ତାଙ୍କର ଧନ-ସମ୍ପତ୍ତିର ମୋହ ବା ପ୍ରତିଷା ଓ ପ୍ରତିପତ୍ତିର ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷ ନଥିଲା ।
- ▶ ଇତିହାସର ସର୍ବାଧିକ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପେ ସେ ମାନ୍ୟତ। ଲାଭ କରିଛନ୍ତି ।
- ସେ କୁର୍ଆନର ସୃଷ୍ଟା ନୃହନ୍ତି ବରଂ ଏହାର ମାଧ୍ୟମ ।
- ସେ ଅନେକ ଅଲୌକିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଛନ୍ତି ।
- ▶ ତାଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀଗୁଡ଼ିକ ସତ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଛି ।

- ▶ ପୂର୍ବରୁ ଆସିଥିବା ସମୟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ ତଥା ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର
   ସେ ସମର୍ଥନ କରିଛନ୍ତି ।
- ► ସେ କୌଣସି ନୂତନ ଧର୍ମ ପ୍ରତିଷା କରି ନାହାନ୍ତି, ବରଂ ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଧର୍ମର ପୁନଃସ୍ଥାପନା କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ସେଥିରେ ପଶି ଆସିଥିବା କୁସଂସ୍କାର ଓ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସଗୁଡ଼ିକୁ ଦୂର କରିଛନ୍ତି ।
- ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଦେଉଥିବା ଉପଦେଶଗୁଡିକୁ ସେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ପାଳନ କରିଛନ୍ତି ।
- ► ସେ କେବେହେଲେ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱର ବୋଲି କହି ନାହାନ୍ତି, ବରଂ ସର୍ବଦା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଜଣେ ପତିନିଧ ବୋଲି ପରିଚୟ ଦେଇଛନ୍ତି ।

ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଯେଉଁ ବୈଶିଷ୍ୟ ଥାଏ, ସେ ସବୁଗୁଡ଼ିକ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ରହିଛି । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ସପକ୍ଷରେ ଯଥେଷ୍ଟ ପ୍ରମାଣ ପାଇବା ପରେ ତାଙ୍କ କଥାକୁ ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବାର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ । କୌଣସି ବିଚାରଶୀଳ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ରୂପେ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ଦ୍ୱିଧାବୋଧ କରିବ ନାହିଁ । ଏହି କାରଣରୁ ବିଶ୍ୱର ଶହେ ସତାବନ କୋଟିରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ନରନାରୀ ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଛନ୍ତି ।

# ପାଷ୍ଟ୍ୟାତ୍ୟ ଆରୋପଗୁଡ଼ିକ ମିଥ୍ୟା

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରତାରଣ। ବା ପ୍ରବଞ୍ଚନାର ଆରୋପ ଅସହିଷ୍ଟୁ ପାଣ୍ୟାତ୍ୟ ଲଖକମାନଙ୍କର ସଙ୍କୀର୍ଷ ମନୋଭାବର ପରିଚୟ ଦିଏ । ହୀନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ ପାଇଁ ୟୁରୋପୀୟ ଲେଖକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏପ୍ରକାର କୁୟାରଟନା କରାଯାଇଛି ବୋଲି ଅନେକ ଐତିହାସିକ ଓ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମତବ୍ୟକ୍ତ କରିଛନ୍ତି । କୁୟାରଟନା ଏତେ ପରିମାଣରେ କରାଗଲା ଯେ 'ତିନି ତୃଣ୍ଡରେ ଛେଳି କୁକୁର' ପରି ଏକ ପବିତ୍ର ଧର୍ମ ବଦନାମ ହୋଇଗଲା । କିନ୍ତୁ ବିଚାରଶୀଳ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଏହା ତିଳେମାତ୍ର ପ୍ରଭାବିତ କରିପାରି ନାହିଁ । ଅନେକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଓ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି କରାଯାଇଥିବା ମିଥ୍ୟାରୋପଗୁଡ଼ିକର ଦୃଢ଼ସ୍ୱରରେ ଖଣ୍ଡନ କଲେ । ଆସନ୍ତୁ, ସେମାନଙ୍କ ମୁହଁରୁ ଶୁଣିବା ।

**ଥୋମାସ୍ କାର୍ଲାଇଲ୍** ମିଥ୍ୟାରୋପଗୁଡ଼ିକ୍ ଖଣ୍ଡନ କରି କୁହନ୍ତି—

"ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆମର ବର୍ତ୍ତମାନର କଳ୍ପନା ଯେ ସେ ଜଣେ ଚକ୍ରାନ୍ତକାରୀ ପ୍ରବଞ୍ଚକ, ଜଣେ ନକଲି ଅବତାର ଥିଲେ ଆଉ ତାଙ୍କର ଧର୍ମ ଏକ ଚରମ ନିର୍ବୋଧତା ଏବଂ ମୁର୍ଖ ବୈଦ୍ୟର ଚିକିହ୍ୟା ଭଳି ଥିଲା, ଏବେ ଲୋକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଗ୍ରହଣଯୋଗ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହି ବ୍ୟକ୍ତିଜଣକର ଚାରିପଟେ ଗଦା କରାଯାଇଥିବା ଡାହା ମିଛଗୁଡ଼ିକ ଆମପାଇଁ କେବଳ ଅପମାନ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ ।""(1)

''ଏହି ପ୍ରବଞ୍ଚନାର ପରିକଳ୍ପନା ଆମ ପାଇଁ ପୂରାପୂରି ଅଗ୍ରହଣୀୟ, ଅସହ୍ୟ ଏବଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଯୋଗ୍ୟ l''<sup>(2)</sup>

''ଜଣେମାତ୍ର ଲୋକ ଆଉ ସାରା ବିଶ୍ୱ ବିଶ୍ୱାସ କରିଗଲା ! ଜଣେ ଲୋକ ସମୟଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ? ଗୋଟାଏ ତରବାରୀ ଧରି ସେ ଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କଲେ ବୋଲି କହିଦେଲେ ତାଙ୍କର କିଛି ହେବନାହିଁ ।''<sup>(3)</sup>

''(କୁହାଯାଉଛି ଯେ) ଜଣେ ନକଲି ମଣିଷ ଗୋଟାଏ ଧର୍ମ ପ୍ରତିଷା କରିଦେଲେ ? କାହିଁକି ? ଜଣେ ନକଲି ମିୱୀ ଯଦି

(1) THOMAS CARLYLE, Heros and Hero Worship: "Our current hypothesis about Mahomet, that he was a scheming impostor, a Falsehood incarnate, that his religion is a mere mass of quackery and fatuity, begins really to be now untenable to any one. The lies, which well-meaning zeal has heaped round this man, are disgraceful

to ourselves only." (p.61)

<sup>&</sup>quot;We will leave it altogether, this impostor hypothesis, as not credible; not very tolerable even, worthy chiefly of dismissal by us." (Ibid. p.77)

<sup>&</sup>quot;One man alone of the whole world believes it; there is one man against all men. That he take a sword, and try to propagate with that, will do little for him.." (Ibid.p.84)

ବାଲି, ମାଟି ଓ ସିମେଷ୍ଟ ଆଦିର ଗୁଣଧର୍ମ ବା ଭାଗମାପ ନ ଜାଣିଛି, ତେବେ ଇଟାର ଘରଟିଏ ଗଢ଼ିପାରିବ ନାହିଁ । ସେ ଗୋଟାଏ ମାଟି ସ୍ତୂପ ହିଁ ତିଆରି କରିବ ଯାହା ୧୮୦ ନିୟୁତ ଲୋକଙ୍କୁ ସ୍ଥାନ ଦେବାପାଇଁ ବାରଶହ ବର୍ଷ ତିଷ୍ଟି ପାରିବ ନାହିଁ । ଏହା ଭାଙ୍ଗି ପଡିବ ।''<sup>(4)</sup>

**ଗଡ଼ ଫ୍ରେ ହିଗିନ୍ସ**ଙ୍କ ବିଚାରଶୈଳୀ ନିଆରା । ସେ ଏକ ନ୍ୟାୟସଙ୍ଗତ ଯୁକ୍ତିବାଢ଼ି କୁହନ୍ତି—

''ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ଚରିତ୍ର ଆକଳନ କଲାବେଳେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଶଠ, କପଟୀ, ମିଥ୍ୟାବାଦୀ, ଖଳନାୟକ ଓ ଜଣେ ନୀତିହୀନ ବ୍ୟକ୍ତି ବୋଲି ଭାବିବାର ଆମର ଅଧିକାର ନାହିଁ । ବରଂ ସେ ଜଣେ ସକ୍ରେଟିସ୍ ଥିଲେ ବୋଲି ଧରିନେବାକୁ ହେବ । ଯେତେବେଳେ ମୁଁ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ହୋଇଥିବା ଏହି ଆରୋପଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ଶୁଣେ, ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମୁଁ ତାଙ୍କର ସାଧାରଣ ବ୍ୟବହାର ଓ ଚରିତ୍ରର ଆଶ୍ରୟ ନିଏ, ଯାହାର ସେ ତାଙ୍କ ଆଦ୍ୟ ଓ ମଧ୍ୟ ଜୀବନରେ ଅଧିକାରୀ ଥିଲେ ବୋଲି ଉଭୟ ପକ୍ଷ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି । ମୁଁ ଦେଖେ ତାହା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିଖୁଣ । ପୁଣି ମୁଁ ଏହାକୁ ଏକ ଛଳନା ବୋଲି କିପରି ବିଶ୍ୱାସ କରିନେବି ? ମୋତେ ମାନିବାକୁ କୁହାଯାଉଛି ଯେ, ପଚିଶି ବର୍ଷ ବୟସରୁ ଚାଳିଶି ବର୍ଷ ବୟସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁହମ୍ମଦ ଏହି ନାଟକ କଲେ । ପୁଣି ୨୫ବର୍ଷ ବୟସ ପର୍ବର ତାଙ୍କ ଜୀବନ ଥିଲା ସଦାଚାରର ଏକ ଶିଳ୍ପ ଏବଂ ତାଙ୍କର

<sup>&</sup>quot;A false man found a religion? Why, a false man cannot build a brick house! If he do not know and follow truely the properties of mortar, burnt clay and what else he works in, it is no house that he makes, but a rubbish-heap. It will not stand for twelve centuries, to lodge a hundred-and-eighty millions; it will fall straightway." (Ibid.p.62)

<sup>(5)</sup> GODFRAY HIGGINS, "An Apology For The Life And Character Of The Celebrated Prophet Of Arabia: "In estimating the character

ଇସ୍ଲାମକୁ ଅଯଥାରେ ଅପମାନିତ କରାଯାଉଛି ବୋଲି ମତଦେଇ ସେ କୃହନ୍ତି—

''ଅତି ଲକ୍ୟାକନକ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ଯୋଗୁଁ ସତ୍ୟ ଓ ପବିତ୍ର ଇସ୍ଲାମକୁ ଅପମାନିତ କରାଯାଉଛି ।''<sup>(6)</sup> **ଉଇଲିୟମ୍ ମୟ୍ଟଗୋମେରୀ ଓ୍ୟାଟ୍** କୃହନ୍ତି—

''ଉସ୍ପଗୁଡ଼ିକୁ ତନ୍ନ ତନ୍ନ କରି ପରୀକ୍ଷା କଲେ ଷଷ ହୋଇଯାଏ ଯେ, ମୁହମ୍ନଦଙ୍କର ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପଗୁଡ଼ିକ ଆଧୁନିକ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତ ଦ୍ୱାରା ଗ୍ରହଣୀୟ ହେଲାନାହିଁ, ସେଗୁଡ଼ିକ ତାଙ୍କର ସମକାଳୀନ ଲୋକମାନଙ୍କ ସମାଲୋଚନାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ନଥିଲା । ପରିଶାମ ଭୟରେ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସପୂର୍ତ୍ତ ପକ୍ଷପାତିତା ଯୋଗୁଁ ସେମାନେ ତାଙ୍କର କେତେକ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପକୁ ସମାଲୋଚନା କରୁଥିଲେ । ମୁହମ୍ନଦଙ୍କ ବିରୋଧରେ ଗୋଟିଏ ସାଧାରଣ ଅଭିଯୋଗ ହେଉଛି ଯେ, ସେ ଜଣେ ପ୍ରବଞ୍ଚକ ଥିଲେ ଯିଏ ନିଜର ଉଚ୍ଚାଭିଳାଷ ଓ ବାସନାର ପରିତୃତ୍ତି ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ଧର୍ମର ପ୍ରଚାର କଲେ, ଯାହାକୁ ସେ ନିଜେ ଭୁଲ ବୋଲି ଜାଣିଥିଲେ । ଏଭଳି ନିଷ୍ଠାହୀନତା ଯାହା ସମ୍ପର୍କରେ ଆମେ (ପୃ-୧୭ରେ) ଆଲୋଚନା

of Mohamed, we have no more right to assume that he was a most consummate rogue, hypocrite, liar, and villain, totally destitute of all principle, than we have to assume that he was a Socrates. And when I hear him accused of being the former, I immediately have recourse to the general character and conduct which both parties agree he maintained in the early and middle part of his life. I find this to have been irreproachable. Then am I to believe at once that this was mere hypocrisy? Fourteen or fifteen years together, I am told to believe, that he carried this farce on—from twenty-five years old to forty. That until he was twenty-five years of age his life was that of meritorious industry: his integrity unsuspected. (pp.25-26)

The religion of purity and truth, the foundation of Mohamedism, is yet disgraced by the most degrading superstitions."(Ibid.p.43)

କଲୁ, ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମର ପ୍ରଗତିକୁ ସମ୍ପୂର୍ତ୍ତ ଦୁର୍ବୋଧ କରିଦେଉଛି । ଆଜିଠାରୁ ଶହେବର୍ଷ ତଳେ ଥୋମାସ କାର୍ଲାଇଲ୍ 'ବୀର'ମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ନିଜ ଭାଷଣରେ ଏହି କଥାଟିକୁ ଅତି ଦୃଢ଼ ଭାବରେ ଉପସ୍ଥାପନ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସେବେଠାରୁ ବିଦ୍ୱାନ୍ମଣ୍ଡଳୀ ଦାରା ଏହା ଅଧିକ ଗହଣୀୟ ହେବାରେ ଲାଗିଛି । ମୁହନ୍ନଦ ଓ ତାଙ୍କ ମିଶନ୍ ପ୍ରତି ଅଗାଧ ବିଶ୍ୱାସ ହିଁ ଏହା ୟଷ୍ଟ୍ର କରିଦିଏ ଯେ, ମକାରେ କଷ୍ଟ ଓ ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ସହିବା ପାଇଁ ସେ କିଭଳି ସଦା ପ୍ରସ୍ତୁତ ଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ ଧର୍ମନିରପେକ୍ଷତା ଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ମଧ୍ୟ ସଫଳତାର କୌଣସି ଆଶା ନଥିଲା, ସଚ୍ଚୋଟତା ବିନା କିପରି ସେ ଅବ୍ରବକର ଏବଂ ଉମରଙ୍କ ଭଳି ସଚ୍ଚୋଟ ଓ ଦୃଢ଼ ଚରିତ୍ର ମଣିଷମାନଙ୍କର ଭକ୍ତି ଓ ଆନୁଗତ୍ୟ ଜୟ କରିପାରି ଥାଆନ୍ତେ ? ଈଶ୍ୱରବାଦୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଆଉ ଗୋଟିଏ ପଶ୍ର ହେଉଛି ଯେ, ଈଶ୍ୱର କିପରି ଇସ୍ଲାମ ପରି ଏକ ମହାନ ଧର୍ମକୁ ମିଥ୍ୟା ଓ ପ୍ରବଞ୍ଚନା ଆଧାରରେ ଅଗୁଗତି କରିବା ପାଇଁ ଅନୁମତି ଦେଲେ ? ତେଣୁ ମୁହଜ୍ମଦ ସଚ୍ଚୋଟ ବୋଲି କହିବାର ଦୃଢ଼ ଆଧାର ରହିଛି । ଯଦିବା ତାଙ୍କଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଦୋଷତ୍ରଟି ହୋଇଯାଇଛି, ତେବେ ତାଙ୍କର ଏହି ଭଲ ସ୍ଲେଚ୍ଛାକତ ମିଥ୍ୟା ବା ପବଞ୍ଚନା ଯୋଗଁ ହୋଇନାହିଁ ।

ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ସମୟର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ଦେଖିଲେ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ହୋଇଥିବା ପ୍ରତାରଣା ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟପରାୟଣତାର ଅଭିଯୋଗ ଆଦୌ ଗ୍ରହଣୀୟ ହୋଇନପାରେ । ତାଙ୍କର ସମସାମୟିକ ଲୋକମାନେ ତାଙ୍କଠାରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ନୈତିକ ତ୍ରୁଟି ଦେଖିନାହାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ପାଞ୍ଜାତ୍ୟ ଲେଖକମାନଙ୍କଦ୍ୱାରା କେତେକ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପର ସମାଲୋଚନାରୁ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ ଯେ, ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କର ନୈତିକ ମାନ ତାଙ୍କ ସମୟର ଲୋକମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଉଚ୍ଚତର ଥିଲା । ତାଙ୍କ ସମୟରେ ଓ ତାଙ୍କ ପିଡ଼ିରେ ସେ ଥିଲେ ଜଣେ ସମାଜ ସଂୟାରକ ଏବଂ ନୈତିକତା କ୍ଷେତ୍ରର ସଂୟାରକ ମଧ । ସେ ଗୋଟିଏ ନୂତନ ସାମାଜିକ ନିରାପରା ବ୍ୟବସ୍ଥା ଓ ଗୋଟିଏ ନୂତନ ପାରିବାରିକ ଢ଼ାଞ୍ଚା ଗଠନ କଲେ

ଏବଂ ଦୁଇଟିଯାକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପୂର୍ବପ୍ରଚଳିତ ପରମ୍ପରାଠାରୁ ଢେର୍ ଉନ୍ନତ ଥିଲା । ଯାଯାବରମାନଙ୍କର ସର୍ବୋତ୍ତମ ନୈତିକତାକୁ ନେଇ ଅନେକ ଜାତିର ଲୋକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସେ ଗୋଟିଏ ଆଧାର ଗଡ଼ିଲେ । ଏଭଳି କାର୍ଯ୍ୟ ଜଣେ ପ୍ରତାରକ ବା ଇନ୍ଦିୟାସକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି କରେନାହିଁ ।

ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଐତିହାସିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ଆଲୋଚନା କରାଗଲା । ତଥାପି ଗୋଟିଏ ବିଶ୍ୱଧର୍ମର ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା ରୂପେ ସେ ଏକ ତାର୍ତ୍ଦ୍ୱିକ ବିଚାର ଆବଶ୍ୟକ କରନ୍ତି । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଇମିଲ୍ ବୃନର୍ ତାଙ୍କର (ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର) ଈଶ୍ୱରଦୂତର ଦାବିକୁ ବିଚାର କରି ମତ ଦିଅନ୍ତି ଯେ, ଯଦିଓ ଦୈବବାଣୀର ପ୍ରକୃତ ତଥ୍ୟ ଅନୁସାରେ ଏହା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ମନେ ହେଉନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ଯେ ଯଦି ମୁହନ୍ନଦ ଆରବର ଜଣେ ପ୍ରାକ୍-ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ଧର୍ମଦୂତ ହୋଇଥାଆନ୍ତେ, ତେବେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରକଟିତ ଜ୍ଞାନ ପାଇଁ ପଥ ପ୍ରୟୁତ କରିଥିବା ଧର୍ମଦୂତମାନଙ୍କ ତାଲିକାରୁ ତାଙ୍କୁ ବାଦ୍ ଦେବା ଏତେ ସହଜ ହୋଇ ନ ଥାଆନ୍ତା ।''"

\_

"One of the common allegations against Muhammad is that he was an impostor, who to satisfy his ambition and his lust propagated religious teachings which he himself knew to be false. Such insincerity, it was argued above (p.17), makes the development of the Islamic religion incomprehensible This point was first vigorously made over a hundred years ago by Thomas Carlyle in his lectures on Heroes, and it has since been increasingly accepted by scholars. Only a profound belief in himself and his mission explains Mohammad's

WILLIAM MONTGOMERY WATT, Prophet and Statesman, London: "When the sources are closely scrutinized, it is clear that those of Muhammad's actions which are disapproved by the modern West were not the object of the moral criticism of his contemporaries. They criticized some of his acts, but their motives were superstitious prejudice or fear of the consequences." (p.233)

ଆର୍ଥର୍ ଗ୍ଲୀନ୍ ଲିଓନାର୍ଡ ଇସ୍ଲାମର ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ କୁହନ୍ତି— "ତେଣୁ କାର୍ଲାଇଲ୍ ଦୃଢ଼ ମନ୍ତବ୍ୟ ଦେଇଛନ୍ତି—ଜଣେ ନକଲି ଲୋକ ଗୋଟାଏ ଧର୍ମ ପ୍ରତିଷା କରିଦେଲେ । କାହିଁକି ଜଣେ ନକଲି ମିଷୀ ଇଟାର ଘରଟିଏ ମଧ୍ୟ ଗଢ଼ିପାରିବ ନାହିଁ । ମୁଁ ପୂର୍ବରୁ କହିଛି ଯେ ମୁହଜ୍ମଦ ନକଲି ବା ମିଥ୍ୟାବାଦୀ ନୁହନ୍ତି ।"

readiness to endure hardship and persecution during the Meccan period when from a secular point of view there was no prospect of success. Without sincerity how could he have won the allegiance and even devotion of men of strong and upright character like Abu-Bakr and 'Umar? For the theist there is the further question how God could have allowed a great religion like Islam to develop on a basis of lies and deceit. There is thus a strong case for holding that Muhammad was sincere. If in some respect he was mistaken, his mistakes were not due to deliberate lying and imposture." (p.232)

"From the standpoint of Muhammad's time, then, the allegations of treachery and sensuality cannot be maintained. His contemporaries did not find him morally defective in any way. On the contrary, some of the acts criticized by the modern Westerner show that Muhammad's standards were higher than those of his time. In his day and generation he was a social reformer, even a reformer in the sphere of morals. He created a new system of social security and a new family structure, both of which were a vast improvement on what went before. By taking what was best in the morality of the nomad and adapting it for settled communities, he established a religious and social framework for the life of many races of men. That is not the work of a traitor or an old lecher." (p.234)

"So far Muhammad has been described from the point of view of the historian. Yet as the founder of a world-religion he also demands a theological judgement. Emil Brunner, for example, considers his claim to be a prophet, holds that it \* does not seem to be in any way justified by the actual content of the revelations ', but admits that,' had Mohammed been a pre-Christian prophet of Arabia, it would not be easy to exclude him from the ranks of the messengers who

''ଆରବ ଦୁନିଆରେ ଅବତରଣ କରିଥିବା ଇସ୍ଲାମ କୌଣସି ମିଥ୍ୟା ବା ଅପ୍ରାକୃତିକ ଆବେଗରେ ନୁହେଁ, ବରଂ ଗଭୀର ନିଷ୍ପାପରତା ଓ ଆନ୍ତରିକତା ସହ ଉଭୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଓ ବୟୁବାଦୀ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରୁ ନିଜର ଦୃଢ଼ିତ୍ୱ ପ୍ରମାଣିତ କରିସାରିଛି, ଯାହା ବର୍ତ୍ତମାନର ଫଳାଫଳ କହେ । ଏହା କହିଲେ ଯଥେଷ୍ଟ ହେବ ଯେ, ଗୋଟିଏ ଧର୍ମପନ୍ଥା ଯାହାର ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ୨୫୦,୦୦୦,୦୦୦ରୁ ଅଧିକ ବା ମାନବଜଗତର ଶତକଡ଼ା ୧୫ଭାଗ (ଅଧିକ ହୋଇପାରେ) କେବଳ ଏକ ସୁସ୍ଥ ଓ ତେଳସ୍ୱୀ ବୀଜରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇପାରେ ଏବଂ ଏହି ବୀଜଟି ମାନବିକ ସମବେଦନା ତଥା ଆଶା ଓ ଆଶ୍ୱାସନାର ଷ୍ଟୁଲିଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିପାଳିତ ହୋଇ ଜୀବନ୍ତ ରହିଛି ।''<sup>(8)</sup>

କନ ଡାଭେନ୍ପୋର୍ଟ ନିଜ ପୁଞ୍ଚକର ମୁଖବନ୍ଧରେ କହିଛନ୍ତି— ''ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଇତିହାସକୁ ମିଥ୍ୟା ଅପବାଦ ଓ ଅନୁଦାର ଅଭିଯୋଗଗୁଡ଼ିକରୁ ମୁକ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ତଥା ମାନବଜାତିର

prepared the way for the revelation (Revelation and Reason,,translated by Olive Wyon, London, 1947, pp.230) (pp.237-238)

(8) MAJOR ARTHUR GLYN LEONARD, Islam, Her Moral And Spiritual Value: So Carlyle pithily observes: "A false man found a religion? Why a false man cannot build a brick house!" I have already shown that Mohammed was not false". (pp.31-32)

"Launched upon the world of Arabia in no false and unreal spirit, but with the spirit of grim sincerity and earnestness, Islam has proved its stability spiritually and materially, the present result of which speaks for itself. It is enough to say that a creed whose followers now number over 250,000,000, or some 15 per cent, of the human race (an under rather than an over-estimate), could have sprung from a healthy and vigorous seed only a seed that has been nourished and kept alive by the vital spark of human sympathies, hopes and aspirations." (p.32)

କଣେ ଅତି ମହାନ ହିତକାରୀ ରୂପେ ତାଙ୍କର ଦାବିର ଯଥାର୍ଥତା ପ୍ରତିପାଦନ କରିବା ପାଇଁ ଏହି ପୁଞ୍ଚକ ହେଉଛି ଏକ ବିନମ୍ର ଆନ୍ତରିକପୂର୍ଣ୍ଣ ଉଦ୍ୟମ । ଯେଉଁ ଲେଖକମାନେ ନିଜର ଅନ୍ଧ ଆବେଗର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ଏକ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଉପାସନାର ପୁନଃସ୍ଥାପକଙ୍କ ନିଷ୍ମଳଙ୍କ ଛବି ପ୍ରତି ଆକ୍ରମଣ କରିଛନ୍ତି, ସେମାନେ ଯେ ଈଶ୍ୱର ଶିଖାଇଥିବା ବାଦାନ୍ୟତାର ଭାବାବେଗ ଦ୍ୱାରା ଆଦୌ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇନାହାନ୍ତି, ତାହା ନୁହେଁ, ସେମାନେ ଉଚିତ ନ୍ୟାୟ କରିବାରେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ କରିଛନ୍ତି ।''(9)

ଐତିହାସିକ **ଷ୍ଟେନ୍ଲି ଲେନ୍ପୁଲ** ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ କରାଯାଇଥିବା ଅଭିଯୋଗଗୁଡ଼ିକୁ ଦୃଢ଼ଭାବେ ଖଣ୍ଡନ କରିଛନ୍ତି—

''ୟୁରୋପୀୟ ଜୀବନୀ ଲେଖକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ମୁହମ୍ବଦଙ୍କ ଜୀବନର ଅଧିକାଂଶ ଘଟଣାବଳୀକୁ ବିକୃତ କରାଯାଇଛି ଏବଂ ହୀନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସାଧନ ପାଇଁ ତାଙ୍କପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କରାଯାଇଛି ।''<sup>(10)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହକ୍ଷଦଙ୍କ ପ୍ରତି ନିର୍ଦ୍ଦୟତାର ଆରୋପ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ କରି ସେ କୃହନ୍ତି—

<sup>(9)</sup> JOHN DAVENPORT, "An apology for Mohammed and the Koran : "The present work is an humble but earnest endeavour to free the history of Mohammed from false accusations and illiberal imputations, and to vindicate his just claim to be regarded as one of the greatest benefactors of mankind. The writers who, misguided by a blind zeal, have thus assailed the fair fame of the Restorer of the Worship of the UNITY, have not only shown themselves to be wholly uninfluenced by the spirit of that charity so strongly and emphatically inculcated by the Saviour himself, but have also erred in judgement ...(Preface)

<sup>(10)</sup> STANLEY LANE-POOLE, Studies in a Mosque: "Many of the events of Mohammad's life have been distorted and credited with ignoble motives by European biographers;... (p.76)

''ତାଙ୍କ ପତି ନିର୍ଦ୍ଦୟତା. ଇନ୍ଦିୟପରାୟଣତା ଓ ନିଷାହୀନତାର ଆରୋପ କରାଯାଇଛି ଏବଂ ତାଙ୍କ ଜଣେ ରକୃପିପାସ, ସ୍କେଚ୍ଛାଚାରୀ, ବିଳାସୀ ଓ ପ୍ରବଞ୍ଚକ କୁହାଯାଇଛି । ନିର୍ଦ୍ଦୟତାର ଆରୋପ ପ୍ରାୟ ବିଚାରଯୋଗ୍ୟ ନୃହେଁ । ମୁଁ ୟହୁଦୀମାନଙ୍କର ଦଣ କଥା କହିସାରିଛି, ଯାହା ଅଭିଯୋଗର ଭିତ୍ତିଭୂମି ପୃସ୍ତୁତ କରେ । ବଦର ଯୁଦ୍ଧ ପରେ ଯୁଦ୍ଧବନ୍ଦୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟବହାର ଆମେ ଦେଖିବା ଉଚିତ l ଆମେ ଦେଖିବା ଉଚିତ ମଦିନାର ଶତ୍ରମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଓ ସହନଶୀଳତା, ଲୋକମାନଙ୍କ ପତି ତାଙ୍କର ଭଦ୍ୱୋଚିତ ବ୍ୟବହାର, ଛୋଟପିଲା ଓ ମୁକ ପଶୁପକ୍ଷୀଙ୍କ ପୂଡି ତାଙ୍କର ସ୍ୱେହ ଏବଂ ସର୍ବୋପରି ବିନା ରକ୍ତପାତରେ ତାଙ୍କର ମକ୍ଲାରେ ପ୍ରବେଶ ଏବଂ ଦେଖିବା ଉଚିତ ଯେ ମକ୍ଲାର ଯେଉଁ ଶତୁମାନେ ଦୀର୍ଘ ୧୮ବର୍ଷ କାଳ ତାଙ୍କୁ ନାନାପକାର ଲାଞ୍ଚନା ଓ ନିର୍ଯ୍ୟାତନା ଦେଇଆସିଥଲେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କରିଥିଲେ, ସେମାନଙ୍କୁ କିପରି ସେ ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ରାଜକ୍ଷମା ଦେଇଦେଲେ । ଏ କଥାଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରମାଶିତ କରୁଛି ଯେ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସ୍ତଭାବରେ ନିର୍ଦ୍ଦିୟତାର କୌଣସି ଚିହବର୍ତ୍ତ ନଥଲା ।''(11)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଳାସୀ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟପରାୟଣତାର ଅଭିଯୋଗକୁ ଖଣ୍ଡନ କରି ଲେନପୁଲ୍ କୁହନ୍ତି—

"He has been accused of cruelty, sensuality, and insincerity; he has been called a bloodthirsty tyrant, a voluptuary, and an impostor. The charge of cruelty scarcely deserves consideration. I have already spoken of the punishment of the Jews, which forms the ground of the accusation. One has but to refer to Mohammad's conduct to the prisoners after the battle of Bedr, to his patient tolerance towards his enemies at Medina, his gentleness to his people, his love of children and the dumb creation, and above all, his bloodless entry into Mekka, and the complete amnesty he gave to those who had been his bitter enemies during eighteen years of insult and persecution and finally open war, to show that cruelty was no part of Mohammad's nature." (Ibid.pp.76-77)

''ମୁହନ୍ନଦ ବିଳାସୀ ଥିଲେ କହିବା ଭୁଲ । ଜୀବନର ଶେଷ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଜ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ସେ ଭୋଗିଥିବା ଦୁଃଖକ୍ଷ, ଶୋଇବା ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଟାଣ ପଟିର ବିଛଣା, ତାଙ୍କର ମୋଟା ବଗଡ଼ା ଖାଦ୍ୟ, ସ୍ୱଇଚ୍ଛାରେ ଚାକର ପରି ତାଙ୍କର ଛୋଟ ଛୋଟ ଘରକାମ, ସର୍ବୋକ୍ତ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ 'ବିଳାସୀ' ନୁହେଁ, ବରଂ ଜଣେ 'ବୈରାଗୀ ସନ୍ନ୍ୟାସୀ' ପ୍ରମାଣିତ କରେ ।''(12)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ଘୋର ଅବିଚାର ହୋଇଛି ବୋଲି ଅଭିଯୋଗ କରି ସେ କହିଛନ୍ତି—

''ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ପ୍ରତି ଘୋର ଅବିଚାର କରାଯାଇଛି ।''<sup>(13)</sup>

ଐତିହାସିକ ଏମ୍.ଏନ୍. ରାୟ ଏକ ଭିନ୍ନ ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ କରିଛନ୍ତି । ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ଯେ, ଆମ ଭାରତୀୟମାନଙ୍କର ଧର୍ମିୟ ବୁଝାମଣା ଓ ସହିଷୁତା ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ଅତୁଳନୀୟ । ଧର୍ମ ବିଷୟରେ ସେମାନଙ୍କର ପସନ୍ଦ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା ସମଞ୍ଚେ ଗୋଟିଏ ପରିବାର ଭଳି ବସବାସ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଅନ୍ୟର ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସକୁ ସମାଲୋଚନା କରି ତା' ଭାବନାକୁ ଆଘାତ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ମୁସଲମାନମାନେ ତ ଆଦୌ କରନ୍ତି ନାହିଁ । କୌଣସି ମୁସଲମାନ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ, ମୁସା, ଶ୍ରୀକୃଷ, ରାମଚନ୍ଦ୍ର, ବୁଦ୍ଧଦେବ, ମହାବୀର ବା ଗୁରୁ ନାନକଙ୍କ ପ୍ରତି କୌଣସି ଅସନ୍ନାନସୂଚକ ଶବ୍ଦ କହିଥିବା ଶୁଣାଯାଏ ନାହିଁ । ଇସ୍ଲାମରେ ଏହାକୁ ନିଷିଦ୍ଧ କରାଯାଇଛି । ଆମ ଦେଶର ଅଣମୁସଲିମ୍ ଭାଇଭଉଣୀମାନେ ଅନ୍ୟ ଦେଶ ତୁଳନାରେ ଯଥେଷ୍ଟ ଅଧିକ ଉଦାର ଓ

-

<sup>&</sup>quot;But to say that Mohammad was a voluptuary is false. The simple austerity of his daily life, to the very last, his hard mat for sleeping on, his plain food, his self-imposed menial work, point him out as an ascetic rather than a voluptuary in most senses of the word" (Ibid.p.77)

<sup>&</sup>quot;Surely the character of Mohammad has been misjudged" (Ibid.p.84)

ସହନଶୀଳ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ଚରିତ୍ର ସଂହାର କରିଥିବା ଲେଖକମାନେ ପ୍ରାୟ ସମସ୍ତେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଦେଶର । ସେମାନେ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ପ୍ରବଞ୍ଚକ ବୋଲି ପ୍ରଚାର କରିବା ସହିତ ତାଙ୍କପ୍ରତି ଅସନ୍ନାନଜନକ ଶବ୍ଦ ମଧ୍ୟ ପ୍ରୟୋଗ କରିଛନ୍ତି ।

ପ୍ରକୃତରେ ବିଚାର କଲେ, ଏମିତି କୌଣସି ଧର୍ମ ନାହିଁ ଯାହାକୁ ଶତପ୍ରତିଶତ ବିଶ୍ୱବାସୀ ଗ୍ରହଣ କରିନେଇଛନ୍ତି କିୟା ଏମିତି କୌଣସି ମହାପୁରୁଷ ବା ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ଜନ୍ମ ହୋଇନାହାନ୍ତି ଯିଏ କାହାରି ସମାଲୋଚନାର ଶିକାର ହୋଇନାହାନ୍ତି । ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ଭଳି ଜଣେ ନିଷ୍ପାପ ଦିବ୍ୟପୁରୁଷଙ୍କ ପ୍ରତି ତ ପୁଣି ଅତ୍ୟାଚାର କରାଗଲା ! ତାଙ୍କର ଦୃଢ଼ ବିରୋଧ କରାଗଲା । ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କରି ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବାର ହୀନ ଉଦ୍ୟମ କରାଗଲା ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରବଞ୍ଚକ ବା imposter କୁହାଗଲା । ଯେଉଁମାନେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଓ ମୁସାଙ୍କ ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟା ଆରୋପ କଲେ, ନିଷ୍ଟିତ ଭାବରେ ସେମାନେ ଘୋର ଅନୁଚିତ କାର୍ଯ୍ୟ କଲେ । ସେଇଭଳି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରବଞ୍ଚନାର ମିଥ୍ୟାରୋପ କରିଥିବା ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଲେଖକମାନେ ମଧ୍ୟ ଉଚିତ କାର୍ଯ୍ୟ କରିନାହାନ୍ତି । ଏହି କଥାକୁ ସଷ୍ଟ କରି ଐତିହାସିକ ରାୟ କହିଛନ୍ତି—

''ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟ ଔଦ୍ଧତ୍ୟ ଆରବୀୟ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କୁ 'ପ୍ରବଞ୍ଚକ' ଆଖ୍ୟା ଦେଲା, ମାତ୍ର ଏହା ଭୁଲିଗଲା ଯେ ତାଙ୍କ ସମେତ ମୋସେସ ଓ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଏହି ଆଖ୍ୟା ଦିଆଯାଇଥିଲା । ମଧ୍ୟଯୁଗର ଶେଷଆଡ଼କୁ ୟୁରୋପରେ ଚହଳ ପକାଇଥିବା ପ୍ରସିଦ୍ଧ ବେନାମୀ ପୁୟକ 'ତିନି ପ୍ରବଞ୍ଚକ' ଖ୍ରୀଷ୍ଟୀୟାନ ରାଜା ଫ୍ରେଡେରିକ ବାରବାରୋସା ଏବଂ ମୁସଲମାନ ଦାର୍ଶନିକ ଆଭେରୋକ୍ଙ୍କ ନାମରେ ଆରୋପିତ ।''(14)

\_

M. N. ROY, The Historical Role of Islam, Bombay: "Christian arrogance called the Arabian Prophet an "Imposter". But it has been forgotten that he was given that name together with Moses and Jesus. The authorship of the famous book, anonymously published, "Three Imposters" which created sensation in Europe towards the close of the middle-ages, was attributed to the Christian King Frederic Barbarossa as well as to the Muslim philosopher Averroes."(pp.57-58)

ମୁହନ୍ନଦ କୌଣସି ପ୍ରବଞ୍ଚନା କରିନାହାନ୍ତି ଏବଂ ଦାର୍ଶନିକ ଭୋଲଟାୟାର ମଧ୍ୟ ଉପରୋକ୍ତ ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ିଥିଲେ ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ କରି ଶ୍ରୀ ରାୟ କୁହନ୍ତି—

''ଏଥିରେ କୌଣସି ପ୍ରବଞ୍ଚନା ନାହିଁ । ଯୁକ୍ତିବାଦୀ ଭୋଲଟାୟାର ଆରବୀୟ ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ସପକ୍ଷରେ ଠିକ୍ ସେହି ଯୁକ୍ତି ଉପସ୍ଥାପନ କରି ନଥିଲେ କି ?''<sup>15</sup>

# **ବୋସୱର୍ଥ ସ୍ମିଥ୍** ମତ ଦିଅନ୍ତି—

''ତାଙ୍କ ସଚ୍ଚୋଟପଶିଆର ଆଉ ଅଧିକ ବଡ଼ ପ୍ରମାଣ କ'ଶ ଦରକାର ? ଜୀବନର ଶେଷ ମୁହୂର୍ତ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁହନ୍ନଦ ନିଜ ପାଇଁ କେବଳ ସେହି ପଦବୀ ପସନ୍ଦ କରିଥିଲେ ଯେଉଁ ପଦବୀ ସହ ସେ ନିଜର କାର୍ଯ୍ୟ ଆରୟ କରିଥିଲେ, ଯାହାକି ମୋର ବିଶ୍ୱାସ ଦିନେ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଦର୍ଶନ ଆଉ ସଚ୍ଚୋଟତମ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ, ଜଣେ ପ୍ରକୃତ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ସ୍ୱୀକାର କରିବ ।''(16)



"There was no imposture in it. Did not the rationalist Voltaire put forward the same argument more than a thousand years after it had found favour with the Arabian Prophet?" (Ibid.p.58)

<sup>(16)</sup> R. BOSWORTH SMITH, Mohammed And Mohammedanism: "What more crowning proof of his sincerity is needed? Mohammed to the end of his life claimed for himself that title only with which he had begun, and which the highest philosophy and the truest Christianity will one day, I venture to believe, agree in yielding to him that of a Prophet, a very Prophet of God." (p.238)

# ମାନବଜଗତର ମାର୍ଗଦର୍ଶକ

ବର୍ତ୍ତମାନର ବିଶ୍ୱ ସଙ୍କୁତିତ ହୋଇ ଗୋଟିଏ ପରିବାର ପାଲଟି ଯାଇଛି । ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ଥିବା ଦୂରତ୍ୱର ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଆଉ ନାହିଁ । ସୂଚନା ଓ ପ୍ରସାରଶର ବିକାଶ ଫଳରେ ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ରସାର ଅତି ସହକ ହୋଇଯାଇଛି । ଗଣମାଧ୍ୟମ ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଖବର ମାତ୍ର କେତୋଟି ମିନିଟ୍ରେ ବିଶ୍ୱର କୋଣ ଅନୁକୋଣରେ ପହଞ୍ଚି ପାରୁଛି । ଚାରି ପାଞ୍ଚ ହଜାର ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ସଭ୍ୟତାର ଏଭଳି ବିକାଶ ହୋଇନଥିଲା । ଗଧ, ଘୋଡ଼ା, ହାତୀ ବା ଓଟ ବ୍ୟତୀତ ଯାତାଯାତର କୌଣସି ଉତ୍ତମ ସାଧନ ନଥିଲା । ମଣିଷ ହିଁ ସୟାଦ ପ୍ରେରଶର ଏକମାତ୍ର ମାଧ୍ୟମ ଥିଲା । କାରଣ ସେ ସମୟରେ ସୟାଦପତ୍ର, ପୁୟକ ବା ରେଡ଼ିଓ ଆଦି ଉଦ୍ଭାବନ ହୋଇନଥିଲା । ଏହି କାରଣରୁ କୌଣସି ଦେଶର ଖବର ଅନ୍ୟ ଏକ ଦେଶରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ମାସ ମାସ ସମୟ ଲାଗୁଥିଲା ।

ଏମିତି ଅବସ୍ଥାରେ ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ବସବାସ କରୁଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କର ସତ୍ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ମାର୍ଗଦର୍ଶକମାନଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକତା ଥିଲା । କାରଣ ଜଣେ ମାର୍ଗଦର୍ଶକଙ୍କ ଉପଦେଶ ସାରା ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରଚାରିତ ହେବା ସୟବପର ନଥିଲା । ତେଣୁ, ବିଭିନ୍ନ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ପାଇଁ ଜଣେ ଲେଖାଏଁ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ନିଯୁକ୍ତ ହେଉଥିଲେ ଯେଉଁମାନେ କି ଏକ ସୀମିତ ଅଞ୍ଚଳ ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମସଂସ୍ଥାପନା ବା ପୁନଃସ୍ଥାପନାର କାର୍ଯ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଏହାର ସୂଚନା ଦେଇ କହିଛି—

''ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ପାଇଁ ଜଣେ ବାର୍ତ୍ତାବହ ଥିଲେ ।'' କୁର୍ଆନ, ୧୦:୪୭

ଅନ୍ୟ ଏକ ସ୍ଥାନରେ କୁର୍ଆନ କହିଛି-

''ଏପରି କୌଣସି ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ନାହିଁ, ଯାହା ନିକଟକୁ କୌଣସି ସଚେତକ ଆସି ନାହାନ୍ତି ।''

କୁର୍ଆନ, ୩୫: ୨୪

ପୂର୍ବେ କୌଣସି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ସମୁଦାୟ ବିଶ୍ୱରେ ଧର୍ମପ୍ରଚାରର ଦାୟିତ୍ୱ ଦିଆଯାଇ ନଥିଲା । ଏହି କାରଣରୁ ଏକକାଳୀନ ଅନେକ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ କାର୍ଯ୍ୟରତ ରହୁଥିଲେ, ଯେଉଁଥିପାଇଁ ସେମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଏକଲକ୍ଷ ଚବିଶି ହଜାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚିଛି ବୋଲି ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

କ୍ରମେ ବିଭିନ୍ନ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ସମ୍ପର୍କ ଗଢ଼ିଉଠିଲା ଏବଂ ବ୍ୟବସାୟ ବାଣିଙ୍ଗ୍ ନିମନ୍ତେ ସ୍ଥଳପଥ ଓ ଜଳପଥରେ ଯାତାୟାତ ଆରୟ ହେଲା ।

ବିଭିନ୍ନ ଦେଶରେ ଖ୍ରୀଷ୍ଟଧର୍ମର ପ୍ରସାର ବେଳକୁ ସମୁଦାୟ ବିଶ୍ୱପାଇଁ ଏକ ସମାନ ବିଧାନ ପ୍ରଶୟନ ହେବାର ସମୟ ପ୍ରାୟ ଆସି ସାରିଥିଲା । ସପ୍ତମ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାରୟରେ ଈଶ୍ୱର ନିଜର ଜଣେ ପ୍ରତିନିଧିଙ୍କୁ ସମୁଦାୟ ବିଶ୍ୱ ପାଇଁ ଗୋଟିଏ ବିଧାନ ଦେଇ ନିଯୁକ୍ତ କରିଦେଲେ । ଏହାହିଁ ସେହି ସତ୍ୟ ଯାହାକୁ ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ ଜାଣିନାହାନ୍ତି ବୋଲି କୃର୍ଆନ କହେ :

''ଏବଂ ଆୟେ ତୁୟଙ୍କୁ ସମଗ୍ର ମାନବ ସମାଜ ପାଇଁ ସୁସମାଚାରଦାତା ଓ ଚେତାବନୀଦାତା ରୂପେ ପ୍ରେରଣ କରିଅଛୁ, କିନ୍ତୁ ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ ଏହା ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ।''

# (କୁର୍ଆନ ୩୪:୨୮)

ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ଏହା ଘୋଷଣା କରିବାକୁ ଆଦେଶ ଦିଆଗଲା—

"କୁହ—ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ । ମୁଁ ତୁମ ସମୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ସେହି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି ରୂପେ ପ୍ରେରିତ ହୋଇଛି ଯିଏ ଧରିତ୍ରୀ ଓ ଆକାମଣ୍ଡଳର ଅଧିପତି ।"

# (କୁର୍ଆନ ୭:୧୫୮)

ତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ଦୈବୀସୁରକ୍ଷା ମଧ୍ୟ କରାଗଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିବା କୌଣସି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥକୁ ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିବା ପାଇଁ ସ୍ରଷ୍ଟା ବଚନବଦ୍ଧ ନଥିଲେ, କାରଣ ଏହି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ସଂସ୍କାର ଆଣିବାପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଥିଲା ଏବଂ ଅସ୍ଥାୟୀ ପ୍ରକୃତିର ଥିଲା । ଦୈବୀସ୍ୱରକ୍ଷା ନଥିବା ଯୋଗୁଁ ସେଗୁଡ଼ିକରେ ସଂଶୋଧନ ଓ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ମଧ୍ୟ ହେଲା । ସବୁଠାରୁ ସଦ୍ୟତମ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷା ଥିଲା ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କର । କିନ୍ତୁ ଏହା ଏବେ ଆଉ ସେହି ବିଶୁଦ୍ଧତା ରକ୍ଷା କରିନାହିଁ । ଏଥିରେ ଅନେକ ସଂଶୋଧନ ହୋଇସାରିଛି ।

## ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ସଂରକ୍ଷଣ

ସ୍ଥାୟୀ ଓ ସାର୍ବଜନୀନ ମହତ୍ୱ ଥିବା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ଦୈବୀସୁରକ୍ଷା କରାଗଲା । ଈଶ୍ୱର ଘୋଷଣା କଲେ—

''ଆୟେ ହିଁ ଏହି କୁର୍ଆନକୁ ଅବତୀର୍ତ୍ତ କରିଅଛୁ ଏବଂ (ସ୍ୱୟଂ) ଆୟେ ହିଁ ଏହାର ସଂରକ୍ଷକ ।''

(କୁର୍ଆନ, ୧୫:୯)

ସ୍ରଷ୍ଟା କେବଳ କୂର୍ଆନ ପ୍ରକଟ କରିନାହାନ୍ତି, ବରଂ ସେ ସ୍ୱୟଂ ଏହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ କରିଛନ୍ତି । ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନରେ ଏହା ଘୋଷଣା କରି ସେ କୁହନ୍ତି—

> ''ପୁଣି ଏହାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ଆରୟ ଦାୟିତ୍ୱ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୭୫:୧୯)

କୁର୍ଆନର ଏହି ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସ୍ୱତନ୍ତ ଦୈବବାଣୀ ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଉଥିଲା, ଯାହାକୁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜ କଥା ବା ଆଚରଣରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିଲେ । ତେଣୁ, ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ କଥା, କର୍ମ, ଆଦେଶ, ଅନୁମୋଦନ ବା ଶିକ୍ଷା ହେଉଛି ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଏବଂ ଏଗୁଡ଼ିକର ପ୍ରାମାଣିକ ବିବରଣୀକୁ ଆରବୀ ଭାଷାରେ 'ହଦିସ୍' କୁହାଯାଏ । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଜୀବନୀ ଓ ଶିକ୍ଷାର ଟିକିନିଖି ବିବରଣୀ ଇତିହାସ ପୃଷ୍ଠାରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଛି । ଐତିହାସିକ ବୋସ୍ୱହ୍ୟ୍ ସ୍ମିଥ୍ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''ତାଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନର ପୁଝ୍ଞାନୁପୁଝ୍ଟ ବିବରଣୀ ଆମ ନିକଟରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଛି ।''<sup>(1)</sup>

"Minute accounts of his appearance and of his daily life have been preserved to us." (Bosworth Smith, Mohammad and Mohammedanism,London, p.83)

ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଏଡ଼୍ଓ୍ୱାର୍ଡ଼ ଗୀବନ୍ କୁହନ୍ତି ଯେ, ଈଶ୍ୱର ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତ, ଉଭୟଙ୍କ ବାଶୀ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅତି ସାବଧାନତାର ସହ ଲିପିବଦ୍ଧ କରାଯାଉଥିଲା ।<sup>(2)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପରି ବିଶ୍ୱର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଜୀବନ ଚରିତ ଏତେ ବିଷ୍କୃତ ଭାବରେ ଇତିହାସରେ ନାହିଁ । ଏପରିକି ତାଙ୍କର ଖାଦ୍ୟପେୟ, ପୋଷାକ ପରିଚ୍ଛଦ ଓ ନିତ୍ୟକର୍ମ ଭଳି ସାଧାରଣ ଦୈନନ୍ଦିନ ଘଟଣାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିବରଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ଐତିହାସିକମାନେ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି । ମୁଖ୍ୟତଃ ତିନୋଟି ଉପାୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ସଂରକ୍ଷଣ ହେଲା ।

ପ୍ରଥମତଃ, ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟମାନେ ମନେ ରଖୁଥିଲେ । ଲେଖିବା ପାଇଁ ସାଧନର ଅଭାବ ଯୋଗୁଁ ପ୍ରାଚୀନ କାଳରୁ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରିବା ଏକ ସାଧାରଣ ପରମ୍ପରା ଥିଲା । ତେଣୁ ଶିଷ୍ୟମାନେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ କଣ୍ଠସ୍ଥ କରିନେଉଥିଲେ । ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାର ବା ତାଙ୍କର ପବିତ୍ର ବାଣୀ ଶୁଣିବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ପାଇଛନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଲକ୍ଷାଧିକ ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ଅନେକ ଶିଷ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ଲିଖିତ ଆକାରରେ ମଧ୍ୟ ରଖୁଥିଲେ । ସ ସମୟରେ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ଅବତରଣ କରୁଥିବାରୁ ତାକୁ ମଧ୍ୟ ଲିପିବଦ୍ଧ କରାଯାଉଥିଲା । ତେଣୁ କାଳେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବାଣୀ ସହ ନିଜ ବାଣୀ ମିଶିଯିବ, ଏହି ଆଶଙ୍କାରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କୁର୍ଆନ ଲିପିବଦ୍ଧ କରୁଥିବା ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ନିଜ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ନ ଲେଖିବା ପାଇଁ ଉପଦେଶ ମଧ୍ୟ ଦେଇଥିଲେ । ଏହି କାରଣରୁ କେତେଜଣ ଶିଷ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକୁ ଲିପିବଦ୍ଧ କରିବାପରେ ତାଙ୍କୁ ପଢ଼ି ଶୁଣାଇ ଦେଉଥିଲେ ।

<sup>&</sup>quot;Edward Gibbon, Life of Mahomet, PP.-85-86: "The Word of God and of the apostle was deligently recorded by his disciples...."

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ ସଂ. ୧୧୩

ତୃତୀୟ ଉପାୟଟି ଥିଲା ସବୁଠାରୁ ମଜବୁତ । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକ ତୂରନ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହେଉଥିଲା ଏବଂ ସମାଜର ଆଚରଣରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯାଉଥିଲା । ତାଙ୍କ ଜୀବନକାଳରେ ହିଁ ତାଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ତଳାଳୀନ ମୁସ୍ଲିମ୍ ସମାଜରେ ଏକ ପରମ୍ପରାର ରୂପ ନେଇ ସାରିଥିଲା । ଏହି ତଥ୍ୟ ଏନ୍ସାଇକ୍ଲୋପିଡ଼ିଆ ବ୍ରିଟାନିକା ମଧ୍ୟ ଦେଇଛି । भି କିନ୍ତୁ ସେତେବେଳେ ହଦିସ୍ଗୁଡ଼ିକ ସୁଶ୍ପଙ୍ଖଳିତ ଭାବରେ କୌଣସି ଗ୍ରନ୍ଥ ଆକାରରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇନଥିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପରେ ତାଙ୍କର ଅନେକ ଶିଷ୍ୟ ତାଙ୍କ ଜୀବନୀ ଓ ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଗ୍ରହ କଲେ ଯାହାକୁ ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ବହୁ ପରୀକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା କରାଯାଇ ହଦିସ୍ ଗ୍ରନ୍ଥର ରୂପ ଦିଆଗଲା ।

ପ୍ରକୃତରେ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ, ସେ ସମୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସବୁ ବାଣୀଗୁଡ଼ିକ ଲେଖା ଆକାରରେ ସଂରକ୍ଷଣ କରିବା ସୟବ ମଧ୍ୟ ନଥିଲା । ଯେଉଁ ଯୁଗରେ କାଗଜ ଉଦ୍ଭାବନ ହୋଇ ନଥିଲା, ଲେଖିବା ପାଇଁ ଚମଡ଼ା ବା ତାଳପତ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଥିଲା ଏବଂ ଖୁବ୍ କମ୍ ଲୋକ ଲେଖାପଢ଼ା ଜାଣିଥିଲେ, ସେ ସମୟରେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଦୀର୍ଘ ତେଇଶି ବର୍ଷର ଦୈନଦିନ ଜୀବନର ସମୟ ବିବରଣୀ ଏବଂ ତାଙ୍କର ପ୍ରତିଟି ଆଦେଶ ବା ଉପଦେଶକୁ ଲେଖି ରଖିବା ସହଜସାଧ୍ୟ ନଥିଲା । ହଦିସ୍ ସଂଗ୍ରହରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ, ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ସଂଖ୍ୟାରେ ହଦିସ୍ ସଂଗ୍ରହ କରାଯାଇଛି ।

ଯେଉଁମାନେ ହଦିସ୍ ସଂଗ୍ରହ କରି ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଭଲରୂପେ ପରୀକ୍ଷାନିରୀକ୍ଷା କଲେ ଏବଂ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ପଦ୍ଧତିବଦ୍ଧ ଭାବରେ ଗ୍ରନ୍ଥରୂପ ଦେଲେ, ସେମାନଙ୍କୁ ଆରବୀରେ 'ମୁହଦ୍ଦିସ୍' କୁହାଯାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିମ୍ନ ସଂଗ୍ରାହକମାନେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ :

ମୁହଜ୍ନଦ ଇବନ୍-ଇଶହାକ୍ (୭୦୪-୭୬୭) ମାଲିକ୍ ଇବନ୍ ଅନସ୍ (୭୧୧-୭୯୫) ମହଜ୍ନଦ ଇବନ୍ ଇସ୍ମାଇଲ୍ ବୁଖାରୀ (୮୧୦-୮୭୦)

\_

<sup>&</sup>quot;Within the first century of the Prophet's death tradition had come to be a central factor in the devlopment of law and the shape of the society." (Hadith—Encyclopedia Britannica, Ultimate Reference Suite, Chicago, 2011)

ମୁସଲିମ୍ ଇବନ୍ ଅଲ୍ ହିକ୍କାକ୍ (୮୨୭-୮୭୫) ଅବୁ ଦାଉଦ୍ ଅଲ୍ ସିଜିୟାନୀ (୮୧୭-୮୮୯) ଅବୁ ଇସା ମୁହମ୍ମଦ ଅତ୍-ତିର୍ମିଜୀ (ତିରୋଧାନ ୮୯୨) ଅବୁ ଅନୁର୍ ରହମାନ୍ ଅନ୍ ନିସାଇ (୮୩୦-୯୧୫) ଅବୁ ଅନୁଲ୍ଲାହ ଇବନ୍ ମାଜା (୮୨୪-୮୮୬)

ଅନେକ ମିଥ୍ୟା ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ନାମରେ ପ୍ରଚାର ହୋଇଥିଲା । ତେଣୁ ଏହି ବାଣୀ ସଂଗ୍ରାହକମାନେ ଯଥାସାଧ୍ୟ ସତର୍କତା ଅବଲୟନ କଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବାଣୀକୁ ଅତି ସତର୍କତାର ସହ ବିଭିନ୍ନ ଦିଗରୁ ପରୀକ୍ଷା କରାଗଲା ଏବଂ ହଦିସ୍ର ସତ୍ୟତା ପରୀକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ସ୍ୱତନ୍ତ ନୀତିନିୟମ ମଧ୍ୟ ଗଢ଼ାହେଲା । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଦିଆଯାଉଥିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିବରଣୀ ସମ୍ପର୍କରେ ତଥ୍ୟଦାତାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିଚୟ, ଚରିତ୍ର, ବଂଶ, ସ୍ମରଣଶକ୍ତି ଆଦି ବିଷୟରେ ଅତି ସୂଷ୍ମ ଭାବରେ ଟିକିନିଖି ଅନୁସନ୍ଧାନ କରାଗଲା ଏବଂ ଅସଂଖ୍ୟ ମିଥ୍ୟା ଓ ଜାଲ ହଦିସ୍ ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନର ଶିକ୍ଷାର ବିରୋଧାଚରଣ କରୁଥିଲା, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ସଂକଳନରୁ ବାଦ୍ ଦିଆଗଲା । ନିର୍ଭରଯୋଗ୍ୟତା ଆଧାରରେ ହଦିସ୍ଗୁଡ଼ିକୁ ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଣୀଭୁକ୍ତ ମଧ୍ୟ କରାଗଲା । ହଦିସ୍ ସଂଗ୍ରାହକମାନେ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ଉହର୍ଗ କରିଦେଇଛନ୍ତି ।

 $\sim 0 \sim$ 

# ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ଯେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର କଣେ ପ୍ରତିନିଧି ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଯଥେଷ ପ୍ରମାଣ ଆମେ ପାଇସାରିଛୁ ଏବଂ ସେ ଯେ ସତ୍ୟ କହିଛନ୍ତି, ଏ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟ ଆମର କୌଣସି ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ପର୍କରେ ଜଣେ ସ୍ୱୀକୃତିପ୍ରାପ୍ତ ଚିକିୟକ ହୋଇଥିବାର ସନ୍ତୋଷଜନକ ପ୍ରମାଣ ପାଇସାରିବା ପରେ ତା' ଉପଦେଶଗୁଡ଼ିକୁ ଆଉ ପରୀକ୍ଷାନିରୀକ୍ଷା ନ କରି ଗ୍ରହଣ କରିନିଆଯାଏ । ତା'ର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଉପଦେଶ ବା ବ୍ୟବସ୍ଥାପତ୍ରକୁ ସ୍ୱତନ୍ତ ଭାବରେ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଏ ନାହିଁ । ଯେହେତୁ ସେ ଆମ ଚିକିୟକ, ଆମେ ତା' କଥା ମାନିନେଉ । ସେହିପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦଙ୍କୁ ପରୀକ୍ଷା କରି ତାଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରିସାରିବା ପରେ ପୁଣି ତାଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥାର ସତ୍ୟତାକୁ ଅଲଗା ଅଲଗା ପରୀକ୍ଷା କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଯେହେତୁ ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି, ତାଙ୍କର ଆଦେଶ ପାଳନୀୟ । କୌଣସି ବିଷୟରେ ଈଶ୍ୱର ବା ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ୟଷ୍ଟ ଆଦେଶ ରହିଥିବାବେଳେ ସେ ବିଷୟରେ ଆଉ ବିଚାର ଆଲୋଚନା ବା ଯୁକ୍ତିତର୍କ କରିବାର ସ୍ୱାଧୀନତା ମଣିଷର ରହେନାହିଁ । ଏହାକୁ ସ୍ପଷ୍ଟ କରି ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନରେ ପରମେଶ୍ୱର କହନ୍ତି—

''କୌଣସି ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ପୁରୁଷ ବା ନାରୀ ପକ୍ଷରେ ଏହା ସମୀଚୀନ ନୁହେଁ ଯେ ଅଲ୍ଲାହ ଓ ତାଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବହ କୌଣସି ବିଷୟରେ ନିଷ୍ପତ୍ତି କରିସାରିବା ପରେ ସେମାନେ ସେ ସଂକ୍ରାନ୍ତରେ ସ୍ୱେଚ୍ଛାରେ କୌଣସି ନିଷ୍ପତ୍ତି ନେଇପାରିବେ, ଆଉ ଯେ କେହି ଅଲ୍ଲାହ ଓ ତାଙ୍କ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଅବଜ୍ଞା କରେ ସେ ପ୍ରକାଶ୍ୟ ବିଭ୍ରାନ୍ତିରେ ପଡ଼ିଯାଏ ।''

(କୁର୍ଆନ, ୩୩:୩୬)

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ତଦ ଯେ ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଏ ବିଷୟରେ ଈଶ୍ୱର ଓ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉଭୟଙ୍କର ସମ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତା ରହିଛି । ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥର ଏକ ବଡ଼ ବିଶେଷତ୍ୱ ହେଉଛି ଯେ, ସେଥିରେ ଗୁରୁତ୍ୱର୍ପ୍ତର୍ଣ୍ଣ ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ଅତି ସମ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ କୁହାଯାଏ, ଯେପରିକି ଜଣେ ସାଧାରଣ ମଣିଷ ସହଜରେ ବୂଝିପାରିବ । ଯେଉଁ ଆଦେଶର ଅବମାନନା ଫଳରେ ନର୍କଦଣ୍ଡ ଭୋଗିବାର ସମ୍ଭାବନା ଥାଏ, ସେଭଳି ଆଦେଶଗୁଡ଼ିକ ଖୁବ୍ ପରିଷ୍କାର ଭାବରେ ଦିଆଯାଏ । ପରମେଶ୍ୱର ଅଲ୍ଲାହ କରଆନରେ ସଷ୍ଟ ଭାବରେ ଘୋଷଣା କରିଛନ୍ତି—

''ମୁହଜ୍ନଦ ତୁମ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କାହାରି ପିତା ନୁହନ୍ତି; ବରଂ ସେ ଅଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ତିମ ଏବଂ ଅଲାହ ସବୁ ବିଷୟରେ ଜାଣନ୍ତି ।'' (କୁର୍ଆନ, ୩୩:୪୦)

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଥର ନିଜକୁ ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର କେତୋଟି ବାଣୀ ନିମ୍ନରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଛି । ନିଜର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଇ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—

''ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ତୁଳନାରେ ମୋର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଏପରି, ଯେପରି କେହି ଜଣେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ଅଟ୍ଟାଳିକା ନିର୍ମାଣ କଲା, ଯାହାର ଗୋଟିଏ କୋଣରେ ଗୋଟିଏ ଇଟାର ସ୍ଥାନ ଖାଲି ରହିଛି । ଲୋକେ ଅଟ୍ଟାଳିକାର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟରେ ବିମୋହିତ ହୁଅନ୍ତି; କିନ୍ତୁ କୁହନ୍ତି ଯେ, ଖଣ୍ଡେ ଇଟା ଏହି ଖାଲି ସ୍ଥାନରେ ଲାଗିବ । ସୁତରାଂ, ମୁଁ ସେହି ଶୂନ୍ୟସ୍ଥାନର ଇଟା ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ତିମ ।''(1)

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହି ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍-୭୩୫)

ନିଜକୁ ଅନ୍ତିମ ବାର୍ତ୍ତାବହ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରି ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—

''ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନେ ଇସ୍ର।ଏଲ୍ବାସୀଙ୍କୁ ନିୟନ୍ତଣ କରୁଥିଲେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରୁଥିଲେ । ଯେତେବେଳେ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ତିରୋଧାନ ହେଉଥିଲା, ଆଉ ଜଣେ ତାଙ୍କର ସ୍ଥାନ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିଲେ । ମୋ ପରେ ଆଉ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆସିବେ ନାହିଁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ.୬୬୧)

ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ. ୭୩୫

''ମୋତେ ସମଗ୍ର ମାନବଜଗତ ପାଇଁ ନିଯୁକ୍ତ କରାଯାଇଛି ଏବଂ ମୋ ସହିତ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଆସିବାର ପରମ୍ପରାକୁ ବନ୍ଦ କରିଦିଆଯାଇଛି ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ. ୫୨୩)

ଅନ୍ୟ ଏକ ହଦିସ୍ରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କୁହନ୍ତି—

''ପ୍ରକୃତରେ ବାର୍ତ୍ତାବହନ ଏବଂ ଈଶ୍ୱରଦୂତର ପରମ୍ପରାରେ ପୂର୍ତ୍ତିକ୍ଲେଦ ପଡ଼ିସାରିଛି l ତେଣୁ ମୋ ପରେ କୌଣସି ବାର୍ତ୍ତାବହ ବା ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆସିବେ ନାହିଁ l''

(ତିରମିଜୀ, ହଦିସ୍ ସଂ.୨୨୭୨)

ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜର ତବୁକ ଯାତ୍ର। ସମୟରେ ହଜରତ ଅଲୀଙ୍କୁ ମଦିନାର ସୁରକ୍ଷା ଦାୟିତ୍ୱ ଅର୍ପଣ କରି ତାଙ୍କୁ ନିଜର ସହକାରୀ ରୂପେ ନିଯୁକ୍ତ କରିଥିଲେ । ତେଣୁ, ହଜରତ ଅଲି ତାଙ୍କୁ କହିଲେ—କ'ଶ ଆପଶ ମୋତେ ମହିଳା ଓ ପିଲାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଛାଡ଼ି ଯାଉଛନ୍ତି ? ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—

''ତୁମେ କ'ଶ ଏଥିରେ ଖୁସି ନୁହଁ ଯେ, ତୁମେ ମୋ ପାଇଁ ଠିକ୍ ସେମିତି ଯେମିତିକି ମୁସାଙ୍କ ପାଇଁ ହାରୁନ୍ ଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ମୋ ପରେ ଆଉ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନାହାନ୍ତି ।''<sup>(2)</sup>

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୫ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ସଂ.୭୦୦)

ତୃତୀୟତଃ, ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଭବିଷ୍ୟତରେ ହେବାକୁ ଥିବା ଅନେକ ଘଟଣା ବିଷୟରେ ପୂର୍ବ ସୂଚନା ଦେଇଛନ୍ତି । ଶେଷ ଯୁଗରେ ହେବାକୁ ଥିବା ସମାଜର ବିଭିନ୍ନ ନୈତିକ ଅଧୋଃପତନ, ପ୍ରାକୃତିକ ଦୁର୍ବିପାକ ଏବଂ ମହାପ୍ରଳୟ ବିଷୟରେ ସେ ଅନେକ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଛନ୍ତି । ଯଦି ତାଙ୍କ ପରେ କୌଣସି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ସୟାବନା ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ଏହାର ପୂର୍ବସୂଚନା ଅବଶ୍ୟ ଦିଆଯାଇ ଥାଆନ୍ତା । ଯେପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଆଗମନୀ ବିଷୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ତୁମାନଙ୍କରେ ପୂର୍ବସୂଚନା ଦିଆଯାଇଛି, ସେହିପରି ଆସିବାକୁ ଥିବା ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ କୁର୍ଆନ କିୟା ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବାଣୀରେ

 $<sup>^{(2)}</sup>$  ହଜରତ ହାରୁନ୍ ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କର ଭାଇ ଥିଲେ ଏବଂ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମଧ୍ୟ ଥିଲେ ।

ଏହାର ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଥାଆନ୍ତା । ଯେହେତୁ ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଆସ୍ଥା ପ୍ରକଟ କରିବା ଇସ୍ଲାମର ଏକ ମୌଳିକ ବିଶ୍ୱାସ, ଏଭଳି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କଥାକୁ ଈଶ୍ୱର ବା ଈଶ୍ୱରଦୂତ କଦାପି ଲୁଚାଇ ରଖନ୍ତେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ଉଭୟଙ୍କ ବାଣୀରେ ଏହାର କୌଣସି ଉଲ୍ଲେଖ ନାହିଁ; ବରଂ କେତେକ ମିଥ୍ୟାବାଦୀ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଦାବୀ କରିବେ ବୋଲି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ସାବଧାନ କରିଛନ୍ତି । ସେ କହିଛନ୍ତି—

''ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତିରିଶ ଜଣ ମିଥ୍ୟାବାଦୀଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ନ ହୋଇଛି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିଜକୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ ବୋଲି ଦାବି କରିନାହାନ୍ତି, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମହାପ୍ରଳୟ ହେବନାହିଁ ।''<sup>(3)</sup>

## (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ୍ ୮୦୬)

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୃତ ଏହା ମଧ୍ୟ ସତର୍କ କରି କହିଛନ୍ତି—

"ଏବଂ ପ୍ରକୃତରେ ମୋ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତିରିଶଜଣ ପ୍ରବଞ୍ଚକ ଆସିବେ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିଜକୁ ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ଦାବି କରିବ, କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଏବଂ ମୋ ପରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନାହାନ୍ତି ।"

## (ତିରମିଳୀ, ୪ଥି ଖଷ, ହଦିସ ୨୨୧୯)

ଚତୂର୍ଥ କାରଣ ହେଉଛି ଯେ, ଧର୍ମ ସଂସ୍ଥାପନା ବା ପୁନଃସ୍ଥାପନା ହିଁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ । ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ସଂଶୋଧନ ବା ନୂଆ ନୂଆ ନୀତି ନିୟମର ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ଯୋଗୁଁ ସମାଜରେ ବିଭିନ୍ନ କୁସଂୟାର ଓ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ପ୍ରବେଶ କରେ । ଏହାର ମୂଳୋତ୍ପାଟନ ପାଇଁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଆସିଥିବା ଗ୍ରନ୍ତୁର ଦୈବୀସୁରକ୍ଷା କରାଗଲା, ଯେଉଁଥିରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ସଂଶୋଧନ ବା ପ୍ରକ୍ଷେପଣ କସ୍ମିନ୍କାଳେ ସୟବ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ଯେଉଁ ଶିକ୍ଷାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବନାହିଁ, ସେହି ଶିକ୍ଷା ନେଇ ପୁଣି ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଆସିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ମଧ୍ୟ ନାହିଁ ।

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଷ, ହଦିସ୍-୨୩୭; ତିରମିଳୀ, ୪ଥି ଖଷ, ହଦିସ୍-୨୨୧୮

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହକ୍ଷଦଙ୍କର ସମୟ ଶିକ୍ଷା ସଂରକ୍ଷିତ ଏବଂ ଏହା ମାନବଜାତିର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଯଥେଷ । ତେଣୁ ନୂତନ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଆବିର୍ଦ୍ଭାବ ହେବନାହିଁ । ଅବଶ୍ୟ ସାଧୁ, ସନ୍କୁ, ପ୍ରବଲ୍ତା, ପ୍ରବଚକ ଓ ପ୍ରଚାରକମାନଙ୍କ ଆବିର୍ଦ୍ଭାବର ବାଟ ଉନ୍କୁକ୍ତ ରହିଛି ।

ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ କୌଣସି ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜକୁ ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି କହିନାହାନ୍ତି କିୟା କୁର୍ଆନ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ନିଜ ବାର୍ତ୍ତାବହଙ୍କୁ ଅନ୍ତିମ ବାର୍ତ୍ତାବହ ଘୋଷଣା କରିନାହିଁ ।

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଶିଷ୍ୟମାନେ ତାଙ୍କୁ ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସେହି ସମୟରୁ ମୁସଲମାନମାନେ ତାଙ୍କୁ ଶେଷ ବାର୍ତ୍ତାବହ ଏବଂ ତାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଆସିଥିବା ଗ୍ରନ୍ଥକୁ ଅନ୍ତିମ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରିଆସିଛନ୍ତି । ଏହାର ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ, ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ସେମାନେ ଅସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି । ସବୁ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ରଖିବା ଏବଂ ସମୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସନ୍ଧାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ମୁସଲମାନ ହେବାପାଇଁ ଏକ ମୌଳିକ ସର୍ତ୍ତ । କିନ୍ତୁ କୁର୍ଆନ ଅନୁଯାୟୀ ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକରେ ଅନେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଓ ପ୍ରକ୍ଷେପଣ ହୋଇସାରିଛି, ଯାହାର ସଂଶ୍ୱୋଧନ କୁର୍ଆନ କରିଛି । ଏହା ଦିବ୍ୟ ଧର୍ମଧାରାର ଅନ୍ତିମ ସଂସ୍କରଣ ଏବଂ ବିଶୁଦ୍ଧ ବ୍ରହ୍ମବାଣୀ । ତେଣୁ ଏହା ମଣିଷକୁ ପଥଭୁଷ୍ଟ କରିବ ନାହିଁ ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତା ବହନ କରିଥିବା ବାର୍ତ୍ତାବହ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମବାଶୀର ଅର୍ଥ କରନ୍ତି ଏବଂ ଧର୍ମ ବିଧିର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାନ୍ତି । ବିଭିନ୍ନ ଉପାସନା ଓ କର୍ମକାଣ୍ଡର ପଦ୍ଧତି ତାଙ୍କରି ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ପାଳନ କରନ୍ତି । ତେଣୁ ତାଙ୍କରି ଅନୁକରଣ କରିବାପାଇଁ ତତ୍କାଳୀନ ଜନସମାଜକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ସୁତରାଂ ସେହି ଧର୍ମଦୂତଙ୍କର ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମମୟ ଜୀବନର ଇତିହାସ ବିନା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଆଦେଶଗୁଡ଼ିକର ପାଳନ ସୟବ ନୁହେଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ କେବଳ କୁର୍ଆନର ବାର୍ତ୍ତା ଆଣିଥିବା ବାର୍ତ୍ତାବହଳର ସ୍ଟ୍ୟୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ ଇତିହାସ ରହିଛି, ଯାହା ସହାୟତାରେ ତାଙ୍କର ଅନୁକରଣ କରି ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ସେବା ଉପାସନା କରାଯାଇପାରେ । ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକଙ୍କର ଜୀବନୀ ବିଶଦ ଭାବରେ ଇତିହାସ ପୃଷ୍ଠାରେ ନାହିଁ ।

ତୃତୀୟତଃ, ଅନ୍ତିମ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ହୋଇଥିବା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନର ଆଦେଶ ପାଳନୀୟ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଜଣେ ପିତା ଦୂରରେ ରହୁଥିବା ନିଜ ସନ୍ତାନକୁ ବିଭିନ୍ନ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଏକାଧିକ ପତ୍ର ଲେଖିଥାଆନ୍ତି । ସନ୍ତାନର ବୟସ, ବୃଦ୍ଧି, ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥା ଏବଂ ତତ୍କାଳୀନ ସମୟର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ନେଇ ପିତାଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ଉପଦେଶଗୁଡ଼ିକରେ କେତେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟ ଘଟିଥାଏ । ମନେ କରନ୍ତୁ, ଜଣେ ପୁତ୍ର ନିକଟକୁ ପିତାଙ୍କଠାରୁ ବିଭିନ୍ନ ସମୟରେ ଏକାଧିକ ଚିଠି ଆସିଛି । କିଶୋର ଜୀବନ, କଲେଜ ଜୀବନ ଏବଂ ବିବାହିତ ଜୀବନରେ ସେ ପୁତ୍ରକୁ ବିଭିନ୍ନ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଆସିଛନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ଚିଠି ଏବେ ସଦ୍ୟ ଆସିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ପୁଅ ବାପାଙ୍କର ସବୁ ଚିଠିଗୁଡ଼ିକୁ ଧରି ବସିଛି ଏବଂ ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସେ କେତେକ ଭିନ୍ନତା ମଧ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁଛି । ସମୟ ଚିଠି ତ ତା' ନିଜ ବାପାଙ୍କର, କିନ୍ତୁ ସେ ବର୍ତମାନ କେଉଁ ଚିଠିର ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବ ? ନିଣ୍ଠିତ ଭାବରେ ଅନ୍ତିମ ଆଦେଶ ପାଳନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହାହିଁ ଜଣେ ମୁସଲମାନ କରେ । ସେ ସମୟ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ତୁକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ବୋଲି ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ ମଧ୍ୟ କୁର୍ଆନର ଅନୁପାଳନ କରିବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ ।



# ଅଷ୍ଟମ ଅଧାୟ

# ବିଶ୍ୱର ମହାନ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ

ଯେମିତି ଈଶ୍ୱର କେବଳ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ଜାତି ବା ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ନୁହଁତି, ସେହିପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ଷଦ କେବଳ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କର ନୁହଁତି । ସେ ସମୁଦାୟ ମନୁଷ୍ୟ ଜାତିର ଏବଂ ସମୟେ ତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରୁ ଲାଭବାନ ହୋଇପାରିବେ । ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ଷଦଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବର ପ୍ରାକ୍ ସୂଚନାରୁ ଜଣାପଡ଼େ ସତେଯେପରି ହଜାର ହଜାର ବର୍ଷ ପୂର୍ବରୁ ବିଶ୍ୱ ଏହି ମହାମାନବଙ୍କର ପ୍ରତୀକ୍ଷାରତ । ବୌଦ୍ଧ, ଯହୁଦୀ ଓ ଖ୍ରୀଷ୍ଟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ ବ୍ୟତୀତ ହିନ୍ଦୁଧର୍ମର ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରନ୍ଥମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ଏପରି ସଷ୍ଟ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରାଯାଇଛି ଯାହା କି ଅନ୍ୟ କାହାରି ପାଇଁ ପ୍ରଜ୍ୟୟ ହୋଇ ନପାରେ ।

# ପାର୍ସି ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ

ମହାମାନ୍ୟ କୋରାଷ୍ଟରଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ଧର୍ମକୁ କୋରାଷ୍ଟାରିୟାନ ବା ପାର୍ସି ଧର୍ମ କୁହାଯାଏ । ଏହା ଇରାନର ସର୍ବ ପ୍ରାଚୀନଧର୍ମ । ଏହି ଧର୍ମର ମୁଖ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ହେଉଛି ଜେନ୍ଦ୍ ଆଭେଞା ଏବଂ ଦସାତୀର । ଜେନ୍ଦ୍ ଆଭେଞା ତିନି ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ, ଯଥା—ଭେନ୍ଦିଦାଦ, ୟାଞ୍ଚ ଏବଂ ଗାଥା । ଜୋରାଷ୍ଟାରିୟାନ୍ମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଆହୁରା-ମାଳ୍ଦା କୁହନ୍ତି । ଆହୁର୍ ଅର୍ଥ ପ୍ରଭୁ ଏବଂ ମାଳ୍ଦା ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ । ଅର୍ଥାତ୍ "ଜ୍ଞାନୀ ପ୍ରଭୁ" । ଦସାତୀର୍ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଆରବର ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ବିଷୟରେ ସଷ୍ଟ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ରହିଛି, ଯାହାକି କେବଳ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ଜଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ପାଇଁ ପ୍ରକୁଯ୍ୟ ହୋଇ ନପାରେ । ମୂଳ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀର ଫଟୋକପି ନିମୁରେ ଉଦ୍ଧାର କରାଯାଉଛି ।(1)

-

Muhammad in the World Scriptures Vol.III,2<sup>nd</sup> Edition, Lahore, 1975 p.990, ଅନ୍ତିମ ସନ୍ଦେଷ୍ଟା, ଲକ୍ଷ୍ନୌ, ପ୍-୭୬ ।

99. Photo Block of the Dasatir prophecy taken from the copy of it at the state Library Hyderabad Deccan, 1935 compared with the copy of British Museum library London, 1962.

#### ଭାରାର୍ଥ

"ଯତେବେଳେ ଜୋରାଷ୍ଟାରିୟାନମାନେ ଧର୍ମ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ଦୁଃ ଝରିତ୍ର ହୋଇଯିବେ, ସେତେବବେଳେ ଆରବ ଦେଶରେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରକଟ ହେବେ ଯାହାଙ୍କର ଅନୁଗାମୀମାନେ ଇରାନ ଜୟ କରି ଉଦ୍ଧତ ପାର୍ସିମାନଙ୍କୁ ଦମନ କରିବେ । ମନ୍ଦିରରେ ଅଗ୍ନି ଉପାସନା କରିବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ସେମାନେ ଇବ୍ରାହିମଙ୍କ ନିର୍ମିତ କାବାକୁ ବିଗ୍ରହମୁକ୍ତ କରିବେ ଏବଂ ଇରାନୀମାନଙ୍କର ମୁହଁକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା (ନମାଚ୍ଚ) ପାଇଁ କାବା ଆଡ଼କୁ ବୁଲାଇଦେବେ । (ଆରବ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର) ଏହି ଅନୁଗାମୀମାନେ ଜଗତ ପାଇଁ କୃପା ସଦୃଶ ହେବେ । ସେମାନେ ପାରସ୍ୟ, ମଦ୍ୟନ, ତୁସ, ବଲ୍ଖ ଏବଂ ପଡ଼ୋଶୀ ରାଜ୍ୟଗୁଡ଼ିକୁ ଦଖଲ କରିନେବେ । ସେମାନଙ୍କର ଧର୍ମଦୂତ ବାଗ୍ନୀତାସଂପନ୍ନ ଏବଂ ଚମକ୍।ର ବାଣୀଯୁକ୍ତ ହେବୋ" (ଥି ଦସାତୀର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଛି ଯେ—

- ୧. ପାର୍ସି ଧର୍ମ କଳ୍ଷିତ ହେବ ।
- ୨. ଆଗନ୍ତକ ଧର୍ମସଂସ୍କାରକ ଆରବ ନିବାସୀ ହେବେ ।
- ୩. ଇରାନ୍ ଭଳି ମହାଶକ୍ତି ମଧ୍ୟ ଆରବ ଦ୍ୱାରା ପରାଜିତ ହେବ ।
- ୪. କାବା ପୀଠ ବିଗ୍ରହମୁକ୍ତ ହେବ ।

<sup>&</sup>quot;The sum and substance of the prophecy is, that when the Zoroastrian people will forsake their religion and will become disclosure, a man will rise in Arabia whose followers will conquer Persia and subjugate the arrogant Persians. Instead of worshipping fire in their own temples, they will turn their faces in prayer towards Ka'ba of Abraham which will be cleared of all idols. They (the folowers of the Arabian prophet), will be a mercy unto the world. They will become masters of Persia, Madain, Tus, Balkh, the sacred places of the Zoroastrians and the neighbouring territories. Their prophet will be an eloquent man telling miraculous things." (Muhammad in the World Scriptures, Vol.III, 2<sup>nd</sup> Edition, Lahore,1975 p.991)

- ୫. ନୂତନ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଅନୁଗାମୀମାନେ କାବା ଆଡ଼କୁ ମୁହଁ କରି ନମାଜ ପଢିବେ ।
- ୬. ଧର୍ମଦୂତଙ୍କର ବାଣୀ ଚମକାରିତାପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବ ।
- ୭. ସମଗ୍ର ଇରାନ ମୁସଲମାନମାନଙ୍କ ଅଧିନକୁ ଆସିଯିବ ।

ଉପରୋକ୍ତ କଥାଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କାହା ପାଇଁ ପ୍ରପୃତ୍ତ୍ୟ ହୋଇପାରେ ?

# ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ

ଗୀତମ ବୁଦ୍ଧ ନିକର ଅନ୍ତିମ ସମୟରେ ଶିଷ୍ୟ ଆନନ୍ଦଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ କରିଥିଲେ ଯାହା ନିମ୍ନରେ ଉଦ୍ଧୃତ କରାଯାଉଛି :

"ଏବଂ ଆନନ୍ଦ ନିଜର କୋହକୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରି ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ—ଆପଣଙ୍କ ପରେ କିଏ ଆମର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବ ? ବୃଦ୍ଧ ଉତ୍ତର ଦେଲେ--ମୁଁ ସଂସାରରେ ଆସିଥିବା ପ୍ରଥମ କିୟା ଶେଷ ବୃଦ୍ଧ ନୃହେଁ। ପ୍ରକୃଷ୍ଟ ସମୟରେ ଆଉ ଜଣେ ବୃଦ୍ଧ ପକଟ ହେବେ ଯିଏ କି ଅତି ପବିତ୍ର, ଜ୍ଞାନାଲୋକପାପ୍ତ, ସଦାଚରଣଯକ୍ତ, ଶ୍ରଦ୍ଧମନା, ଜଗତଜ୍ଞାନୀ, ଅନ୍ପମ ଜନନାୟକ ତଥା ଦେବ ଓ ମାନବଙ୍କର ସ୍ୱାମୀ । ସେ ସେହି ଚିରନ୍ତନ ସତ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିବେ ଯାହାର ଶିକ୍ଷା ମୁଁ ତୃମମାନଙ୍କୁ ଦେଇଛି, ସେ ତାଙ୍କର ସେହି ଧର୍ମର ପଚାର କରିବେ ଯାହାର ଆଦ୍ୟ ଓ ଅନ୍ତ ଉତ୍ତମ, ଲକ୍ଷ୍ୟ ଉତ୍ତମ ଏବଂ ଭାଷା ଓ ଭାବ ମଧ୍ୟ ଉତ୍ତମ । ସେ ଏକ ବିଶୁଦ୍ଧ ଓ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଧର୍ମ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ପ୍ରଚାର କରିବେ ଯେପରି ମୁଁ ବର୍ତ୍ତମାନ କର୍ବଛି । ମୋର ଶିଷ୍ୟ ସଂଖ୍ୟାରେ ମାତ୍ର କେଇ ଶହ, ମାତ୍ର ତାଙ୍କର ଶିଷ୍ୟ ହଜାର ହଜାର ସଂଖ୍ୟାରେ ହେବେ । ଆନନ୍ଦ ପଚାରିଲେ—ଆମେ ତାଙ୍କୁ କିପରି ଚିହ୍ନିବୁ ? ବୃଦ୍ଧ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—ସେ ମୈତ୍ରୀୟ ରୂପେ ପରିଚିତ ହେବେ, ଯାହାର ଅର୍ଥ 'ବୟା' l''<sup>(3)</sup>

<sup>&</sup>quot;And Ananda, suppressing his tears, said to the Blessed One:
"Who shall teach us when thou art gone?" And the Blessed

ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧଙ୍କର କଥାରୁ ଏହା ସମ୍ପଷ୍ଟ କଣାପଡ଼େ ଯେ, ଅନେକ ବୃଦ୍ଧ ଆସିଛନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧ ଅନ୍ୟତମ । ସେ ଏହା ମଧ୍ୟ ସମ୍ପ କରି କହିଲେ ଯେ, ସେ ଅନ୍ତିମ ନୃହ୍ନିତ୍ତି; ବରଂ ତାଙ୍କ ପରି କଣେ ବୃଦ୍ଧ ଆସିବେ ଯିଏ କି କୌଣସି ନୂତନ ଧର୍ମର ନୁହେଁ; ବରଂ ପୂର୍ବ ଦିବ୍ୟଧର୍ମର ପୁନଃସ୍ଥାପନ କରିବେ ଏବଂ ଏକ ବିଶୁଦ୍ଧ ଓ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଧାନ ଦେବେ । ଆଗନ୍ତୁକ ବୃଦ୍ଧ ଜଣକ ମୈତୀୟ ବା 'ଦୟାବାନ' ନାମରେ ପରିଚିତ ହେବେ ।

ସଂଷ୍ଟୃତ ଶବ୍ଦ 'ମୈତ୍ରୀୟ' ବା ପାଲି ଭାଷାରେ 'ମେତେୟ' ଉଭୟର ଅର୍ଥ ଦୟାବାନ ଏବଂ ଏହାର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟ ଦୟା । ଆରବୀ ଶବ୍ଦ 'ରହମତ' 'ମୈତ୍ରୀୟ'ର ଅନୁରୂପ । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଏକ ଗୁଣାତ୍କଳ ନାମ ହେଉଛି 'ରହମତୂଲ୍ ଲିଲ୍ ଆଲମିନ୍' ଅର୍ଥାତ୍ 'ଜଗତ ପାଇଁ କୃପା' । ଯେହେତୁ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ସମୁଦାୟ ବିଶ୍ୱର କଲ୍ୟାଣ କାମନା କରୁଥିଲେ, କୁର୍ଆନ ତାଙ୍କୁ 'ଜଗତ ପାଇଁ କୃପା' ବୋଲି ଅଭିହିତ କରି କହିଛି—

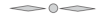
''(ହେ ମୁହନ୍ମଦ) ଆୟେ ତୁମକୁ ସମୁଦାୟ ଜଗତ ନିମନ୍ତେ କୃପାସ୍ୱରୂପ ପ୍ରେରଣ କରିଅଛୁ ।''

(କୁର୍ଆନ ୨୧:୧୦୭)

One replied: "I am not the first Buddha who came upon earth, nor shall I be the last. In due time another Buddha will arise in the world, a Holy One, a supremely enlightened One, endowed with wisdom in conduct, auspicious, knowing the universe, an incomparable leader of men, a master of angels and mortals. He will reveal to you the same eternal truths which I have taught you. He will preach his religion, glorious in its origin, glorious at the climax, and glorious at the goal, in the spirit and in the letter. He will proclaim a religious life, wholly perfect and pure; such as I now proclaim. His disciples will number many thousand, while mine number many hundred." Ananda said: " How shall we know him? "The Blessed One said: "He will be known as Mai-treya, which means 'he whose name is kindness.' " (Gospel of Buddha, Paul Carus, 9th Edition, Chicago, 1904, pp.217-218)

ଡକ୍ଟର ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ ତାଙ୍କ ପୁଞ୍ଚକ 'ନରାଶଂସ ଓ ଅନ୍ତିମ ରଷି'ର ଷଷ ଅଧ୍ୟାୟରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଯେ ମୈତ୍ରୀୟ ତଥା ଅନ୍ତିମ ବୁଦ୍ଧ, ଏହା ପ୍ରମାଣ କରିଛନ୍ତି ।<sup>(4)</sup>

ସେହିପରି ଡକ୍ଟର ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ମଧ୍ୟ 'ପାର୍ସି, ହିନ୍ଦୁ ଓ ବୌଦ୍ଧଗ୍ରନ୍ଥରେ ମୁହଜ୍ନଦ' ନାମକ ଏକ ଗବେଷଣାଧର୍ମୀ ଗ୍ରନ୍ଥ ଲେଖିଛନ୍ତି, ଯେଉଁଥିରେ ସେ ଗୌତମ ବୃଦ୍ଧଙ୍କ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ଉପରେ ବିଷ୍ଟୃତ ଭାବରେ ଆଲୋଚନା କରି ଏହା ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ, ଏହା ପ୍ରମାଣିତ କରିଛନ୍ତି ।<sup>(5)</sup>



"Muhammed in Hindu Scriptures." P.36.

<sup>&</sup>quot;Muhammed in Parsi, Hindu and Buddhist Scriptures." pp.119-247.

# ହିନ୍ଦୁ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ

#### ବେଦ

ପ୍ରାଚୀନ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ ବେଦର ଅନେକ ସ୍ଥାନରେ 'ନରାଶଂସ' ନାମକ ଜଣେ ରଷିଙ୍କ ଆବର୍ଭାବ ବିଷୟରେ ସୂଚନା ଦିଆଯାଇଛି । ସଂଷ୍କୃତ ଶବ୍ଦ 'ନରାଶଂସ'ର ଅର୍ଥ 'ପ୍ରଶଂସିତ ବ୍ୟକ୍ତି' । ନର ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ ଏବଂ ଆଶଂସର ଅର୍ଥ ପ୍ରଶଂସିତ । ଆରବୀ ଭାଷାରେ ଅନୁବାଦ କଲେ ଏହା ହେବ 'ମୁହନ୍ନଦ' । ପତ୍ତିତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, 'ନରାଶଂସ' ଏବଂ 'ମୁହନ୍ନଦ' ଉଭୟର ଏକା ଅର୍ଥ । (1) ଡକ୍ଟର ଉପାଧ୍ୟାୟ ଏହା ମଧ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ କରିଛନ୍ତି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ହିଁ ସେହି ଅନ୍ତିମ ରଷି ଯାହାଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ବିଷୟରେ ବେଦ, ପୁରାଶ, ବାଇବଲ୍ ଏବଂ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥଗୁଡ଼ିକରେ ଭବିଷ୍ୟତବାଶୀ କରାଯାଇଛି । ବେଦରେ ନରାଶଂସଙ୍କ ବିଷୟରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ—

- ୧. ସେ ନରାଶଂସ (ଆରବୀରେ 'ମୁହମ୍ମଦ') । (ଅଥର୍ବବେଦ ୨୦:୧୨୭:୧)
- ନରାଶଂସ ଓଟ ଆରୋହଣ କରୁଥିବା କଣେ ଋଷି ।
   (ଅଥର୍ବବେଦ ୨୦:୧୨୭:୨)

ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ସମ୍ଭ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି ଯେ, ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆସିବାକୁ ଥିବା ଋଷିଜଣକ ମରୁସ୍ଥଳ ନିବାସୀ ହେବେ । ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣରେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ଭ କୁହାଯାଇଛି ଯେ, ସେ ମରୁସ୍ଥଳ ନିବାସୀ ହେବେ ।<sup>(2)</sup>

ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନେ ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଭାଗରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଯେଉଁଠି ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି, ସେହି ସ୍ଥାନର ଭାଷା କୁହନ୍ତି, ସେହି

 $<sup>^{(1)}</sup>$  'ନରାଶଂସ ଓ ଅନ୍ତିମ ଋଷି', ଡକ୍ଲର ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧାୟ

<sup>(2)</sup> ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣ, ପୁତିସର୍ଗ, ୩ୟ ପର୍ବ, ୩ୟ ଅଧ୍ୟାୟ, ମନ୍ତ-୬

ସମାକରେ ପ୍ରଚଳିତ ପରିଧାନ ପିନ୍ଧନ୍ତି ଏବଂ ସେ ସମୟରେ ସେଠାରେ ଉପଲନ୍ଧ ଯାନବାହନ ଆଦିର ବ୍ୟବହାର ମଧ୍ୟ କରନ୍ତି । ତେଣୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦ ଓଟ ଆରୋହଶ କରୁଥିଲେ । ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଭାରତୀୟ ଋଷି ଓଟ ଆରୋହଶ କରୁନଥିଲେ, କାରଣ ହିନ୍ଦୁଶାସ ଅନୁସାରେ ବ୍ରାହ୍ମଶମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଓଟ ଆରୋହଶ କରିବା ନିଷିଦ୍ଧ ଥଲା ।<sup>(3)</sup>

ରଗ୍ବେଦରେ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଇଛି ଯେ, ନରାଶଂସ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ପାପରୁ ଉଦ୍ଧାର କରିବେ (ରଗ୍ବେଦ, ୧:୧୦୬:୪), ସେ ମିଷ୍ଟାଳାପୀ ହେବେ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରାଯିବ (ରଗ୍ବେଦ-୧:୩:୨) । ଏହାବ୍ୟତୀତ ଅଥର୍ବବେଦ ବିଂଶକାଣ୍ଡର ୧୨୭ତମ ସୂକ୍ତର ମନ୍ତ ସଂଖ୍ୟା ୧ରୁ ୧୩ରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଅନେକ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ରହିଛି ।

### ପୁରାଣ

ମହର୍ଷି ବ୍ୟାସଙ୍କ ରଚିତ ୧୮ଟି ପୁରାଣ ମଧ୍ୟରୁ ଭବିଷ୍ୟପୁରାଣ, ଭଗବତ ପୁରାଣ ଏବଂ କଳ୍କୀ ପୁରାଣ ଅନ୍ୟତମ । ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ନିମୁ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ରହିଛି ।<sup>(4)</sup>

<sup>(3)</sup> ମନସଂହିତା, ୧୧:୨୦୨

<sup>&</sup>quot;A malechha (belonging to a foreign country and speaking foreign language) spiritual teacher will appear with his companions. His name will be Mohammad. Raja (Bhoj) after giving this Maha Dev Arab (of angelic disposition) a bath in the 'Panchgavya' and the Ganges water (i.e. purging him of all sins) offered him the presents of his sincere devotion and showing him all reverence said, "I make obeisance to thee, 'Oye! The pride of mankind, the dweller in Arabia, Ye have collected a great force to kill the Devil and you yourself have been protected from the malechha opponents. O Ye, the image of the Most Pious God the biggest Lord, I am a slave to thee, take me as one lying on thy feet."(Bhavishya Purana, Prati Sarga, Parva-3, Khanda-3, Adhyaya-3, Sloka No. 5 to 8) [Bhavishya Purana published by Venketeswar Press, Bombay and referred

एतिस्मिन्नन्तिरे म्लेच्छ ग्राचार्येगा समन्वितः ।

महामद इति ख्यातः शिष्यशास्तासमन्वितः ॥ ४ ॥

नृपश्चेव महादेवं मब्स्थलिनवासिनम् ।

गङ्गाजलैश्च संस्नाप्य पत्रमव्यसमन्वितैः ।

चंदनादिभिरम्यच्यं तृष्टाव मनसा हरम् ॥ ६ ॥

भोजराज उवाच—नमस्ते गिरिजानाथ मब्स्थलिनवासिने ।

त्रिपुरासुरनाशाय बहुमायाप्रवित्तिने ॥ ७ ॥

म्लेच्छैर्गप्ताय शुद्धाय सिचदानन्दरूपिणे ।

त्वं मां हि किंकरं विद्धि शरगार्थमुपागतम् ॥ ८ ॥

ମହର୍ଷି ବ୍ୟାସ ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକରେ ପରିଷ୍କାର କହିଛନ୍ତି ଯେ,

- ୧. ଆବିର୍ଭାବ ହେବାକୁ ଥିବା ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବା ଋଷିଙ୍କର ନାମ 'ମୁହନ୍ନଦ' ହେବ ।
- ୨. ସେ ମର୍ସ୍ଥଳ ନିବାସୀ ହେବେ ।
- ୩. ସେ ଦୃଷ୍ଟମାନଙ୍କୁ ବଧ କରିବେ ।
- ୪. ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କଠାରୁ ତାଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦିଆଯିବ ।

ପଞ୍ଚମ ଶ୍ଳୋକରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ନାମ ପ୍ରାଞ୍ଜଳ ଭାବେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ଜଣେ ମ୍ଲେଛ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ସଂସ୍କୃତ ଶବ୍ଦ 'ମ୍ଲେଛ' ସମ୍ପର୍କରେ ଲୋକମାନଙ୍କର ଭୁଲ୍ ଧାରଣା ରହିଛି । ଏହା କୌଣସି ଖରାପ ଅର୍ଥବୋଧକ ଶବ୍ଦ ନୁହେଁ । ଏହି ଶବ୍ଦ ଅଣ-ଆର୍ଯ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବ୍ୟବହୃତ ହୁଏ । ସେମିତି ଅଣ-ଆରବୀୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ 'ଅକ୍ମୀ' ବା ଅଣ-ୟହୁଦୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ 'ଜେନ୍ଟାଇଲ୍' ଶବ୍ଦର ପ୍ରୟୋଗ ହୋଇଛି ।

by A.H. Vidyarthy in his work 'Muhammad in Parsi, Hindoo and Buddhist Scriptures' pp.36-39]

ପରବର୍ତ୍ତୀ ଖ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକରେ ଏହା ମଧ୍ୟ ଘୋଷଣା କରାଯାଇଛି ଯେ ସେ ମରୁସ୍ଥଳ ବା ଆରବ ନିବାସୀ ହେବେ । ଏହାବ୍ୟତୀତ ଏଠାରେ ଭବିଷ୍ୟପୁରାଣ ଗୋଟିଏ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ କଥା କହୁଛି ଯେ, ଶତ୍ରୁମାନଙ୍କଠାରୁ ତାଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରାଯିବ । ଇତିହାସରୁ ଆମେ ଜାଣିବାକୁ ପାଉ, ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ମକ୍କା ଓ ମଦିନାରେ ଶତ୍ରୁମାନେ ଅନେକଥର ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବାର ଷଡ଼ଯନ୍ତ୍ର କରିଥିଲେ; କିନ୍ତୁ ପ୍ରତ୍ୟେକଥର ବିଫଳ ହୋଇଥିଲେ । ତାଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବାପାଇଁ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଲୋକ ନିଯୁକ୍ତ ହେଲେ, ତାଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟରେ ବିଷ ମଧ୍ୟ ଦିଆଗଲା । ଯୁଦ୍ଧକ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ପ୍ରାଣ ନେବାର ସବୁପ୍ରକାର ତେଷ୍ଟା କରାଗଲା । ତଥାପି ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଲେ । ଏହାର କାରଣ ହେଉଛି ଯେ, ଈଶ୍ୱର ତାଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାର ପ୍ରତିଶ୍ରୁତି କୁର୍ଆନରେ ଦେଇ ସାରିଥିଲେ—

''ଏବଂ ଅଲାହ ଲୋକମାନଙ୍କଠାରୁ ତୁମକୁ ରକ୍ଷା କରିବେ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୫:୬୭)

ଭବିଷ୍ୟ ପୁରାଣର ଏହି ଅଧ୍ୟାୟର ଶ୍ଳୋକ ସଂଖ୍ୟା ୧୦ରୁ ୨୭ରେ ନିମ୍ନ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ରହିଛି ।<sup>(5)</sup>

(5) "The Malechha have spoiled the well known land of the Arabs. Arya Dharma is not to be found in the country. Before also there appeared a misguided friend whom I had killed; he has now again appeared being sent by a powerful enemy. To show these enemies the right path and to give them guidance the wellknown Mohamad (Muhammad), who has been given by me the epithet of Brahma, is busy in bringing the 'Pishachas' to the right path. O Raja, you need not go to the land of the foolish Pishachas, you will be purified through my kindness even where you are at night, he of the angelic disposition, the shrewd man, in the guise of a Pischacha said to Raja Bhoj, O Raja! Your Arya Dharma has been made to prevail over all religions, but according to the commandment of Ishwar Parmatma, I shall enforce the strong need of the meat eaters. My follower will be a man circumcised, without a tail (on his head), keeping beard, creating a revolution announcing Adhan (call for prayer) and will be eating all lawful things. He will eat all sorts of animals except swine. They will not seek purification from the holy shrubs, but will be purified through

म्तेच्छेंत्सुदृषिता भूमिर्वाहीका नाम विश्रुता । आर्व्यधर्मो हि नैवात्र वाहीके देशदाख्यो ॥ १० ॥ बामुवात्र महामायी योऽसी दग्धो मया पुरा । त्रिपुरो विह्नदैत्येन प्रेषितः पुनरागतः ॥ ११ ॥ श्रयोनिः स वरो मत्तः प्राप्तवान्दैत्यवर्द्धनः । महामद इति रूपातः पैशाचकृतितरपरः ॥ १२ ॥ नागन्तव्यं त्वया भूप पैशाचे देशधूर्तके । मत्प्रसादेन भूपाल तव शुद्धि प्रजायते ॥ १३ ॥ इति श्रुत्वा नृपश्चैव स्वदेशान्यु नरागमतः। महामदञ्ज तैः सार्द्धं सिंघतीरमुपाययौ ॥ १४ ॥ उवाच भूपर्ति प्रेम्ला मायामदविशारदः । वव देवो महाराजा मम दासत्वमागतः ॥ १५ ॥ ममोच्छिं सभुंजीयाद्यथा तत्पश्य भी नृप । इति श्रुत्वा तथा दृष्टा परं विरमयमागतः ॥ १६ ॥ म्लेच्छधर्मे मतिद्यासीत्तस्य मुपस्य दाच्ले ।। १७ ॥ तच्छूत्वा कालिदासस्तु घ्वा प्राह महामदम् । माया ते निर्मिता भूर्त नृपमोहनहेतवे ॥ १८ ॥ हनिष्यामितुराचारं वाहीकं पुरुषाधमम्। इत्युक्तूवा स जिद्धः श्रीमानवार्गाजपतत्परः ॥ १९ ॥ जप्त्या दशसहस्रंच तदृशीशं जहाद सः। भरम भूत्वा स मायावी म्लेच्छ्देवत्वमागतः ॥२० ॥

warfare. On account of their fighting the irreligious nations, they will be known as 'Musalmans'. I shall be the originator of the religion of the meat-eating nation" (Bhavishya Purana, Prati Sarga, Parva-3, Khanda-3, Adhyaya-3, Sloka No. 10 to 27)

भयभीतास्तु तिच्छिष्या देशं वाहीकमाययुः ।
गृहीत्वा स्वगुरोभेस्म मदहीनत्वामागतम् ॥ २१ ॥
स्थापितं तैश्च भूमध्येतत्रोषुर्मदतत्पराः ।
मदहीनं पुरं जातं तेषां तीर्थं समं स्मृतम् ॥ २२ ॥
रात्रौ स देवरूपश्च बहुमायाविशारदः ।
पैशाचं देहमास्थाय भोजराजं हि सो ऽत्रवीत् ॥ २३ ॥
आर्म्यधमी हि ते राजन्सर्वधमीतमः स्मृतः ।
ईशाज्ञया करिष्यामि पैशाचं धर्मदास्थाम् ॥ २४ ॥
छिङ्गच्छेदी शिखाहीनः समश्च धारी स दूषकः ।
उचालापी सर्वभक्षी भविष्यति जनो मम ॥ २४ ॥
विना कौलं च पशवस्तेषां भक्षया मता मम ।
मुसलेनैव संस्कारः कुशैरिव भविष्यति ॥ २६ ॥
तस्मान्मुसलवन्तो हि जातयो धर्मदूषकाः ।
इति पैशाचधर्मश्च भविष्यति मया कृतः ॥ २७ ॥

ଏଥିରେ କୁହାଯାଇଛି-

- ୧. ଦୂରାଚାରୀମାନେ ଆରବ ଭୂମିକୁ ଦୂଷିତ କରିଛନ୍ତି ।
- ୨. ସେ ଦେଶରୁ ଆର୍ଯ୍ୟଧର୍ମ ଲୋପ ପାଇଛି ।
- ୩. ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ଆର୍ଯ୍ୟଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସ (ଏକେଶ୍ୱରବାଦ)ର ପୁଷ୍ଟି କରିଚ ।
- ୪. ପ୍ରସିଦ୍ଧ ମୁହଜ୍ନଦ ଦୁରାଚାରୀମାନଙ୍କୁ ସତ୍ମାର୍ଗ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବେ ଏବଂ ପଥଭ୍ରଷ୍ଟମାନଙ୍କୁ ବାଟକୁ ଆଣିବେ ।
- ଏହି ଧର୍ମଦୂତଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନେ ତ୍ୱକ୍-ଛେଦନ କରିବେ, ବା 'ସୁନ୍ନତ' ହେବେ ।
- ୬. ସେମାନେ ମୁଞ୍ତରେ ଚୁଟି ରଖିବେ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଦାଢ଼ି ରଖିବେ ଏବଂ ପ୍ରାର୍ଥନା ପାଇଁ ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ଡାକିବେ ଅର୍ଥାତ୍ ମସ୍ୱଚ୍ଚିଦମାନଙ୍କରେ ନମାଜ ପାଇଁ ଅଜାନ୍ ଦେବେ ।

- ୭. ସେମାନେ ସବୁ ଶୁଦ୍ଧ ଖାଦ୍ୟ ଖାଇବେ; କିନ୍ତୁ ଘୁଷୁରି ମାଂସ ଖାଇବେ ନାହିଁ ।
- ୮. ସେମାନଙ୍କୁ 'ମୁସଲମାନ' କୁହାଯିବ ।
- ୯. ସେମାନେ ମାଂସାହାରୀ ହେବେ l

ଏହି ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରଯୁଜ୍ୟ । ଏହାବ୍ୟତୀତ ଏହି ପୁରାଣରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସମୟରେ ଆର୍ଯ୍ୟଧର୍ମର ଅବସ୍ଥା ଏବଂ ଇସ୍ଲାମର ବାୟବିକତା ବିଷୟରେ ଅନେକତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣନା ରହିଛି ।<sup>(6)</sup>

ଏଥରେ କହାଯାଇଛି ଯେ—

- ୧. ଇସ୍ଲାମ ଧର୍ମାବଲନ୍ଦ୍ରୀମାନେ ସାହସୀ ଓ ବୃଦ୍ଧିମାନ ହେବେ ।
- ମୁସଲମାନମାନେ ସବୁପ୍ରକାର ଶୁଭଗୁଣଯୁକ୍ତ ହେବେ ଏବଂ ଆର୍ଯ୍ୟଭୂମିରେ ସବୁ ପ୍ରକାରର ଦୂରାଚାର ପ୍ରବେଶ କରିବ ।
- ୩. ଇସ୍ଲାମ ଭାରତ ଓ ଏହାର ମହାଦ୍ୱୀପଗୁଡ଼ିକୁ ଶାସନ କରିବ ।

ସେହିପରି ଭାଗବତ ପୁରାଣ ଓ କଳ୍କୀ ପୁରାଣ ମଧ୍ୟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ପରିଷ୍କାର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ କରି ତାଙ୍କୁ କଳ୍କୀ ଅବତାର ରୂପେ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି ।

କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ସ୍ଥଳ ବିଷୟରେ ପୁରାଣ କହେ ଯେ, ସେ ଶୟଲ ଗ୍ରାମରେ ବିଷୁଯଶଙ୍କ ଘରେ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ସୁମତୀଙ୍କ ଗର୍ଭରୁ ଜନ୍ମ ହେବେ । (କଳ୍କୀ ପୁରାଣ, ୨:୪)

"Corruption and persecution are in seven sacred cities of Kashi etc. India is inhabited by Rakshas, Shabar, Bhil and other foolish people. In the land of 'Malechhas', the followers of the 'Malechha dharma' (Islam) are wise and brave people. All good qualities are found in Musalmans and all sorts of vices have accumulated in the land of the Aryas. Islam will rule in India and its islands. Having known these facts O Muni, glorify the name of thy Lord". (Bhavishya Purana, Parv III, Khand-1, Adhaya 4, Shloka 21-23.)

ଭାଗବତ ପୁରାଣ କହିଛି ଯେ, ସେ 'ଶୟଲ' ଗ୍ରାମର ମୁଖ୍ୟ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ଘରେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିବେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ 'ବିଷ୍କୁଯଶ' ହେବ ।

> सम्भल ग्राम मुख्यस्य ब्राह्मणस्य महात्मनः । भवने विश्णुयशसः कल्किः प्रादुभाविष्यति ।। (ଭାଗବତ ପୁରାଣ, ୧୨:୨:୧୮)

ତାଙ୍କ ମାତାଙ୍କ ନାମ 'ସୁମତୀ' ହେବ— शम्भले विष्णु यशसो गृहे प्रादुर्भवाम्यहम् । सुमत्यांमातारि विभो ! पत्नीयां त्वन्निर्दशतः ।। (ଜଳ୍କୀ ପୁରାଣ, 9:४)

ପଶ୍ଚିତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧ୍ୟାୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, 'ଶୟଲ' ଅର୍ଥ 'ଶାନ୍ତିର ଘର' ଏବଂ ମକ୍କା ସହରକୁ 'ଶାନ୍ତିର ଘର' ବା ଆରବୀ ଭାଷାରେ 'ଦାରୁଲ୍– ଅମନ୍' କୁହାଯାଏ  $\mathbf{I}^{(7)}$ 

ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କ ମାତାଙ୍କ ନାମ 'ସୁମତୀ' ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ ଅଛି, ଯାହାର ଅର୍ଥ 'ଶାନ୍ତ ସ୍ୱଭାବର ମହିଳା'। ଏହାର ଆରବୀ ଅନୁବାଦ ହେଉଛି 'ଆମିନା'। ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ମାତାଙ୍କ ନାମ 'ଆମିନା' ଥିଲା ।

ପିତାଙ୍କ ନାମ ହେବ 'ବିଷ୍ଣୁଯଶ' । ପଣ୍ଡିତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧାୟ କୁହନ୍ତି ଯେ, ବିଷ୍ଣୁଯଶର ଅର୍ଥ 'ବିଷ୍ଣୁ ବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପୂଜାରୀ' । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ପିତାଙ୍କ ନାମ ଥିଲା 'ଅକୁଲ୍ଲାହ', ଯାହାର ଅର୍ଥ 'ଅଲ୍ଲାହ ବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପୂଜାରୀ' ।

ପୁରାଣ କହେ ଯେ, ଅନ୍ତିମ ଅବତାର କଗଦ୍ଗୁରୁ ବା କଗତର ରକ୍ଷକ ହେବେ (ଭାଗବତ ପୁରାଣ, ୧୨:୨:୧୯) । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଈଶ୍ୱର ଜଗଦ୍ଗୁରୁ ରୂପେ ନିଯୁକ୍ତ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ କୁର୍ଆନ କହେ—

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> "Kalki Avatar and Muhammad", Dr. Veda Prakash Upadhaya, Ch.VII.

''(ହେ ମୁହକ୍ଷଦ) ଆପଣ କହିଦିଅନ୍ତୁ, ହେ ମନୁଷ୍ୟଗଣ ! ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ସେଇ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ ହୋଇ ଆସିଛି, ଯିଏ କି ଧରିତ୍ରୀ ଓ ଆକାଶମଣ୍ଡଳର ସ୍ୱାମୀ ।'' (କୁର୍ଆନ, ୭:୧୫୮)

ସେହିପରି, ପୁରାଣ କହେ ଯେ ସ୍ୱର୍ଗଦୂତମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନ୍ତିମ ଅବତାରଙ୍କର ସହାୟତା କରାଯିବ (କଳ୍କୀ ପୁରାଣ, ୨:୭) । ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ସ୍ୱର୍ଗଦୂତମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବଦର ଯୁଦ୍ଧରେ ସହାୟତା କରାଯାଇଥିଲା (କୁର୍ଆନ, ୮:୯) ।

ଭାଗବତ ପୁରାଣ କହେ ଯେ, କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କ ଶରୀରରୁ ସୁଗନ୍ଧ ବାହାରିବ (ଭାଗବତ ପୁରାଣ, ୧୨:୨:୨୧) । ଆମେ ଇତିହାସରୁ ଜାଣୁ ଯେ, ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ଶରୀରରୁ ସୁଗନ୍ଧ ଆସୁଥିଲା ।

କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କର ଆଉ ଗୋଟିଏ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ହେଉଛି ଯେ ସେ ଅଶ୍ୱାରୋହଣ କରିବେ ଏବଂ ତରବାରୀ ଧରି ଦୃଷ୍ଟ ଦମନ କରିବେ (ଭାଗବତ ପୁରାଣ, ୧୨:୨:୧୯) । ମହାମାନ୍ୟ ମୂହମ୍ମଦ ଏହା କରୁଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନର ଅତ୍ୟାଧୁନିକ ଯୁଗରେ ଅଶ୍ୱପିଠିରେ ବସି ତରବାରୀ ଦ୍ୱାରା ଯୁଦ୍ଧ କରୁଥିବା ଜଣେ ଅବତାରଙ୍କର ପ୍ରତୀକ୍ଷା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ ।

ପୁରାଣ ଏହା ମଧ୍ୟ କହୁଛି ଯେ, କଳ୍କୀ ଅନ୍ତିମ ଅବତାର ହେବେ (ଭାଗବତ ପୁରାଣ, ୧:୩:୨୪) । ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେବଳ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କୁ ହିଁ ଅନ୍ତିମ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ରୂପେ ନିଯୁକ୍ତ କରାଯାଇଛି ।

ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବେଦପ୍ରକାଶ ଉପାଧାୟ 'କଳ୍କୀ ଅବତାର ଓ ମୁହଜ୍ନଦ' ପୁୟକରେ ଲେଖିଛନ୍ତି—

''କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କୁ ଭାଗବତ ପୁରାଣରେ 'ଅନ୍ତିମ ଅବତାର' ବୋଲି ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି । କୌତୂହଳ କଥା ଯେ କୁର୍ଆନ ମଧ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ 'ଅନ୍ତିମ ବାର୍ତ୍ତାବହ' (କୁର୍ଆନ, ୩୩:୪୦) ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିଛି ।''

କଳ୍କୀ ଅବତାରଙ୍କର ଜନ୍ମ ସମ୍ପର୍କରେ ପୁରାଣ କହୁଛି ଯେ, ସେ ମାଧବ ମାସ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ଦ୍ୱାଦଶୀ ଦିନ ଜନ୍ମଲାଭ କରିବେ (କଳ୍କୀ ପୁରାଣ, ୨:୧୫) । ଏ ସମ୍ପର୍କରେ ଶ୍ରୀ ଉପାଧ୍ୟାୟ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ, ଏହା ଐତିହାସିକ ରୂପେ ପ୍ରମାଶିତ ହୋଇସାରିଛି ଯେ, ମୁହନ୍ନଦ ମାଧବ ମାସ ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ଦ୍ୱାଦଶୀ ଦିନ ଜନ୍ମୁଲାଭ କରିଛନ୍ତି ।

ସଂଗ୍ରାମ ପୁରାଣରେ ମଧ୍ୟ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ପରିଷ୍କାର ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ରହିଛି । ଡକ୍ଟର ଏମ୍.ଏ. ଶ୍ରୀବାୟବ<sup>(8)</sup>, ପଞିତ ଧର୍ମବୀର ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ପୁୟକ 'ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ'<sup>(9)</sup>ରୁ ତୁଳସୀ ଦାସଙ୍କର ନିମ୍ନ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି—

यहां न पक्षपात कछ राखहुं । वेद, पुराण, संत मत भाखहं ॥ संवत विकृम दोऊ अनङ्गा महाकोक नस चतुर्पतङ्गा ॥ राजनीति भव पीति दिखावै 1 आपन मत सबका समझावै  $\Pi$ सुरन चतुसुदंर सतचारी तिनको वंश भयो अति भारी तब तक सुन्दर महिकोया 1 बिना महामद पार न होया 11 तबसे मानह जन्त भिखारी समरथ नाम एहि वृतधारी  $\Pi$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> ଡକ୍ଟର ଏମ୍.ଏ. ଶ୍ରୀବାୟବ, ହଜରତ ମୁହନ୍ନଦ ଅଉର୍ ଭାରତୀୟ ଧର୍ମଗ୍ରନ୍ଥ (ହିନ୍ଦୀ), ଲକ୍ଷ୍ନୌ, ପୂ. ୧୭

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> ପଷିତ ଧର୍ମବୀର ଉପାଧାୟ, ଅନ୍ତିମ ଈଶ୍ୱରଦୂତ, ନ୍ୟାସନାଲ ପ୍ରିଷିଂ ପ୍ରେସ୍, ଦରିୟାଗଞ୍ଜ, ନୂଆଦିଲ୍ଲୀ, ପ୍ରଥମ ସଂସ୍କରଣ, ୧୯୨୭

हर सुन्दर निर्माण न होई । तुलसी वचन सत्य सच होई ।। (ସଂଗ୍ରାମ ପୁରାଣ, ଦ୍ୱାଦଶ ଷକ୍ଷ, ଷଷ କାଷ ପଦ୍ୟାନୁବାଦ—ଗୋସ୍ୱାମୀ ତୁଳସୀ ଦାସ)

ପଷିତ ଧର୍ମିବୀର ଉପାଧ୍ୟାୟ ଏହାର ଯେଉଁ ଭାବାନୁବାଦ କରିଛନ୍ତି, ତାର ଓଡ଼ିଆ ରୂପାନ୍ତର ନିମୁ ପ୍ରକାରର—

''(ତ୍ୱଳସୀ ଦାସ କହନ୍ତି) : ମୁଁ ଏଠାରେ କୌଣସି ପକ୍ଷପାତ ନ କରି ସନୁମାନଙ୍କର ଏବଂ ବେଦ ଓ ପ୍ରାଣର ମତ ପକାଶ କରିଛି । ସପ୍ଟମ ବିକ୍ମୀ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଚାରିଗୋଟି ସୂର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରକାଶ ସହ ସେ ଜନୁଲାଭ କରିବେ । ଶାସନର ଯେଭଳି ପରିସ୍ଥିତି ଥାଉ, ପେମ ଅଥବା ଶକ୍ତି ଦାରା ସେ ନିଜ ମତ ସମୟଙ୍କ ବ୍ଝାଇ ପାରିବେ, ତାଙ୍କ ସହ ଚାରିଜଣ ଦେବତା (ପ୍ରମୁଖ ସହଯୋଗୀ) ରହିଥିବେ ଯେଉଁମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ ତାଙ୍କ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ବହତ ବଢ଼ିଯିବ । ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସନ୍ଦର ବାଣୀ (କ୍ରଆନ) ଧରାପୃଷ୍ଠରେ ରହିଥିବ, (ତା' ବ୍ୟତୀତ) ଏବଂ ମହନ୍ମଦଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ମୁକ୍ତି (ମୋକ୍ଷ) ପାପ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । ମଣିଷ, ଭିକାରି, କୀଟପତଙ୍ଗ ଏବଂ ଜୀବଜନ୍ତ ଏହି ବ୍ତଧାରୀଙ୍କର ନାମ ସୁରଣ କରିବାମାତେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଭକ୍ତ ପାଲଟିଯିବେ । ତାଙ୍କ ପରି ପ୍ରଣି ଆଉ କେହି ଜନୁଗହଣ କରିବ ନାହିଁ । (ଅର୍ଥାତ, କୌଣସି ଈଶ୍ୱରଦୃତ ଆସିବେ ନାହିଁ) । ତ୍ଳସୀ ଦାସ ଏମନ୍ତ କ୍ହନ୍ତି ଯେ ତାଙ୍କ ବଚନ ଅବଶ୍ୟ ସତ୍ୟସିଦ୍ଧ ହେଚ ।''

ତୂଳସୀ ଦାସ ସମ୍ପ ଭାବେ ମହମାନ୍ୟ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ଆଗମନୀ ବିଷୟରେ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ କରିଛନ୍ତି ।

ଏଭଳି ସ୍କଷ୍ଟ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କୁ କଳ୍କୀ ଅବତାର ତଥା ଅନ୍ତିମ ଋଷି ପମାଣିତ କରଛି l

#### ଉପନିଷଦ

ବେଦ ପରେ ଉପନିଷଦର ମଧ୍ୟ ହିନ୍ଦୁଶାସ୍ତରେ ଅତି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂମିକା ରହିଛି । ଉପନିଷଦଗୁଡ଼ିକର ତାଲିକାରେ 'ଅଲ୍ଲୋପନିଷଦ' ନାମକ ଏକ ଉପନିଷଦ ରହିଛି, ଯେଉଁଥିରେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ପରିଷ୍କାର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏ.ଏଚ୍.ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ତାଙ୍କ ଗବେଷଣା ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଅଲ୍ଲୋପନିଷଦର ନିମ୍ନ ଫଟୋଚିତ୍ର ଦେଇଛନ୍ତି । (10)

ଅଲ୍ଲୋପନିଷଦ

# અથ અલ્લો ઉપનિષદ

हरि: अ वरण न दिस्याम्यानं रलन्सं वित्र हीं अस्मान्तां रलन्तं मित्रा वरणा द्विष्यानि धने रलन्तं वरणा राजा पुनद्दुः । वृथामि मित्रा रन्तां रलन्ते रक्तां वरण मित्रा तेजकामः (१)

हुँ होतारसिन्हों होता इन्हों रामा हालुरिन्हा॥ अलो उदेश्ट भेष्ट प्रमे पूर्ण ब्रह्मण अस्लाम ॥ २ ॥

हां अस्त्री रस्ति महंमद रकवरस्य अस्त्री अस्त्री आदलावृत्येककं अलावृक् निकानकम् ॥ ३॥

अन्तो बहेन दुःवा अन्ता सूप् याह्र सर्व नश्चा अस्तो ऋषीणां सर्वोधिन्वा इन्द्राय पूर्व माया पर्म अंतरीक्षा ॥॥॥

अहो पृथिक्यानियते इतन्त्रे बदणो. राजा पुनर्दर्देः ॥ इतन्त्रे रक्षयर रहां रक-यर इन्ह्यां इन्हें ति इतन्ते ॥ ५ ॥

<sup>&</sup>quot;Muhammad in World Scriptures", Vol.III, p.1110.

हरिः स् अस्य इस्लो इलस्लै मित्रा बेहजी राजा पूर्ण दशुः ॥ ह्रियासि मित्रो इलां रकवर इलां रस्ल सहसद रकव-रस्य अस्ले अस्ली पुण दशुः ॥ ६ ॥ अला इसला असादि स्वरूपाय अध-बंजी शासां ही जनान पशु संधान जल-बरान अदस्ट छुद कृद फद असुर संहा-रिजी हां अली इसल सहसद रकवरस्य अस्ले अली इलस्लैति इसलाः ॥ ७ ॥

ଏହାବ୍ୟତୀତ ଶ୍ରୀ ଗୋପାଳଚନ୍ଦ୍ର ପ୍ରହରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଙ୍କଳିତ ପୂର୍ତ୍ତିଚନ୍ଦ୍ର ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାକୋଷରେ ମଧ୍ୟ ଅଲ୍ଲୋପନିଷଦ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ଏବଂ ସେ ଏହାକୁ ଅଥର୍ବ ବେଦର ଏକ ସୂକ୍ତ ବୋଲି ଲେଖିଛନ୍ତି । ଅବଶ୍ୟ ଏଥିରେ ସୂକ୍ତର ପ୍ରଥମ ବାକ୍ୟଟି ନାହିଁ ।

## ଅଲ୍ଲୋପନିଷଦ

ଅସ୍କୁଲ୍ଲାଂ ଇଲ୍ଲେ ମିତ୍ରାବରୁଣା ଦିବ୍ୟାନି ଧିତ୍ତେ ଇଲ୍ଲଲ୍ଲେ ବରୁଣୋ ରାଜା ପୁନର୍ଦଦୃଃ ହୟା ମିତ୍ରୋ ଇଲ୍ଲାଂ ଇଲ୍ଲଲ୍ଲେ ଇଲ୍ଲାଂ ବରୁଣୋ ମିତ୍ର ସ୍ତେଜସ୍କାମଃ ହୋତାରମିନ୍ଦ୍ରୋ ହବିତାରମିନ୍ଦ୍ରୋ ମହାସୁରିନ୍ଦ୍ରାଃ ଅଲ୍ଲୋ କ୍ୟେଷଂ ଶ୍ରେଷଂ ପରମଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଂ ବ୍ରହ୍ମାଣଂ ଅଲ୍ଲାମ୍ ॥ ଅଲ୍ଲୋରସୁଲ ମହାମଦରକଂ ବରସ୍ୟ ଅଲ୍ଲା ଅଲ୍ଲାଂ ଅଦଲ୍ଲାବୁକମେକକଂ, ଅଲ୍ଲାବୁକ ନିଖାତକଂ । ୧ । ଅଲ୍ଲା ଯଜ୍ଜେନ ହୁତହୁତ୍ୱା ଅଲ୍ଲା ସୂର୍ଯ୍ୟଚନ୍ଦ୍ର ସର୍ବନକ୍ଷତ୍ରାଂ ଅଲ୍ଲା ରଷିଣାଂ ସର୍ବବିଦ୍ୟା ଇନ୍ଦ୍ରାୟ ପୂର୍ବଂମୟା ପରମଅନ୍ତରୀକ୍ଷାଂ ଅଲ୍ଲା ପୃଥିବ୍ୟା ଅନ୍ତରୀକ୍ଷଂ ବିଶ୍ୱରୂପଂ ଇଲ୍ଲାକବର ଇଲ୍ଲାକବର ଇଲ୍ଲା ଇଲ୍ଲାଲ୍ଡି ଇଲ୍ଲ୍ଲାଂ ଓଁ ଅଲ୍ଲା ଇଲ୍ଲା ଅନାଦିସ୍ୱରୂପାୟ ଅଥର୍ବାଣଂ ଇୟାମାହୁଂ ହ୍ରୀଂ ଜନାନ୍ ପଶୂନ୍ ସିଦ୍ଧାନ୍ ଜଳଚରାନ୍ ଅଦୃଷ୍ଟକରୁଫଟ ଅସୁର ସଂହାରିଣୀ ହୁଂ ହ୍ରୀଂ ଅଲ୍ଲୋ ରସ୍ଲ ମହମ୍ମଦରକଂ ବରସ୍ୟ ଅଲ୍ଲୋ ଅଲ୍ଲାମ୍ ଇଲ୍ଲ୍ଲେଡି ଇଲ୍ଲ୍ଲ୍ ।୧୦। (ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାକୋଷ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ପୃ.୬୦୫)

#### ଭାବାର୍ଥ :

''ସେହି ଉପାସ୍ୟଙ୍କର ନାମ ଅଲ୍ଲାହ । ସେ ଏକ । ମିତ୍ର, ବର୍ଣ ଇତ୍ୟାଦି ତାଙ୍କରି ଗୁଣ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ନାମ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ ପ୍ରକୃତରେ ବରୁଣ, ଯିଏ ସକଳ ଜଗତର ଅଧିପତି । ହେ ମିତ୍ର ! ସେହି ଅଲାହଙ୍କ ନିଜର ଉପାସ୍ୟ ଭାବରେ ଗୁହଣ କର । ସେହି ବରୁଣ ଏବଂ ମିତ ଭଳି ସଭିଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟସିଦ୍ଧି କରନ୍ତି । ସେ ଇନ୍ଦ୍ର, (ଜଗତର) ପ୍ରକାଶକ ଇନ୍ଦ୍ର । ଅଲ୍ଲାହ ସମୟଙ୍କଠାରୁ ବଡ଼ ଏବଂ ସର୍ବୋତ୍ତମ, ସର୍ବସମ୍ପର୍ଷ ଏବଂ ସମୟଙ୍କଠାରୁ ପବିତ୍ରତମ । ମୁହଜ୍ନଦ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ରସୁଲ୍ (ଦିବ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତାବାହକ) ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଧର୍ମଦୃତ । ଅଲାହ ଅନାଦି ଏବଂ ଅଲାହ ଅନନ୍ତ ଏବଂ ଅଲାହ ହିଁ ବାୟବରେ ସକଳ ଜଗତର ପାଳନକର୍ତ୍ତା । ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପାଇଁ ହିଁ ସମୟ ପବିତ୍ର କର୍ମ, ଅଲ୍ଲାହ ହିଁ ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ତାରା ସୃଷ୍ଟି କଲେ । ଅଲ୍ଲାହ ହିଁ ସମୟ ଋଷିଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣ କଲେ ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର ଓ ତାରା ରଚନା କଲେ । ଅଲ୍ଲାହ ସବୁ ଋଷିମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣ କଲେ ଏବଂ ଆକାଶ ରଚନା କଲେ । ଅଲାହ ଧରିତୀ ଆକାଶର ପକାଶକ । ଅଲାହ ମହାନ୍ ଏବଂ ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ କେହି ଉପାସ୍ୟ ନ୍ହେଁ । (ତ୍ମେ) କହ ହେ ଉପାସକ (ଅଥର୍ବ ଋଷି) ! 'ଲା ଇଲାହ ଇଲ୍ଲଲ୍ଲାହ' । ଅଲ୍ଲାହ ପ୍ରାରୟରୁ ବିଦ୍ୟମାନ । ସେ ସକଳ ପଶୁପକ୍ଷୀ ଓ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ପାଳନକର୍ତ୍ତା, ଯିଏ ସମୁଦ୍ରରେ ବାସ କରନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ପାଳନକର୍ତ୍ତା ଯେଉଁମାନେ ଆଖିକୁ ଦେଖାଯାଆନ୍ତି ନାହିଁ । ସେ ସକଳ ଦୁଃଖ ଏବଂ ବିପଦର ହରଣକାରୀ । ମୁହନ୍ନଦ ସେହି ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ପ୍ରଭୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ପ୍ରେରିତ ରସୁଲ (ବାର୍ତ୍ତାବହ) । ଅତଏବ ତୁମେ ଘୋଷଣା କର 'ଅଲ୍ଲାହ ଏକ ଏବଂ ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି ଉପାସ୍ୟ ନହେଁ ।''(11)



"The name of the Deity is Allah. He is one, Mitra, Varuna etc are His attributes; and Allah indeed is Varuna who is the king of the world. Ye friends, look upon and regard such Allah as your Deity. He is Varuna and like friends, sets right the works of all people. He is Indra, the magnificent Indra. Allah is the greatest of all, the best, the most perfect, and the holiest of all. Muhamad, the Apostle of Allah is the greates Messenger of Allah. Allah is alpha and Allah is Omega and Allah indeed is the Nourisher of the whole world. For Allah are the noble deeds. Allah, infact, has created the sun, the moon and the stars.

Allah sent all the Rishis and created the sun, the moon and the stars. Allah sent all the Rishis and created the heavens. Allah is the Manifester of the earth and the space. Allah is Great and there is no God but He. Say, thou worshipper (Atharva Rishi) "Lai-laha-illa-Allah". Allah is from the beginning. He is the Nourisher of all the birds and beasts and animals that live in the sea and those that are not visible to the eye. He is the Remover of all evils and calamities.

Muhammad is the Apostle of Allah, the Lord of this creation. Hence, declare: Allah is One and there is no other god besides Him." (Ibid. p.1115)

# ବାଇବଲ୍

ବାଇବଲ୍ର ପରିଚୟ ଦେଇ ଓଡ଼ିଆ ବାଇବଲ୍ର ପ୍ରକାଶକ ଲେଖିଛନ୍ତି—

"ବାଇବଲ୍ ୬୬ଟି ପୁଞ୍ଚକର ସମଷ୍ଟି । ଏହାର ଦୁଇଟି ମୁଖ୍ୟ ଭାଗ ରହିଛି । (୧) ପୁରାତନ ନିୟମ, ଯାହାକି ୟହୁଦୀମାନଙ୍କର ଧର୍ମଶାସ ଓ (୨) ନୂତନ ନିୟମ, ଯେଉଁଥିରେ ଯୀଶୁଖ୍ରୀଷ୍ଟ ଓ ଆଦ୍ୟ ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ୍ମାନଙ୍କର ବିବରଣୀ ରହିଛି । ୧୫୦୦ବର୍ଷ ଧରି ବିଭିନ୍ନ ସମୟରେ, ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ବସବାସ କରୁଥିବା ବିଭିନ୍ନ ଲେଖକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବାଇବଲ୍ ରଚିତ । ଲେଖକମାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ ତିନୋଟି ଭାଷାରେ ଏହା ଲେଖିଥିଲେ ।<sup>(1)</sup>

ବାଇବଲ୍ର ପୁରାତନ ନିୟମରେ ମୋଟ୍ ୩୯ଟି ପୁଞ୍ଚକ ରହିଛି, ଯାହାର ପ୍ରଥମ ପାଞ୍ଚଟି ପୁଞ୍ଚକ ହେଉଛି—(୧) ଆଦି ପୁଞ୍ଚକ, (୨) ଯାତ୍ରା ପୁଞ୍ଚକ, (୩) ଲେବୀୟ ପୁଞ୍ଚକ, (୪) ଗଣନା ପୁଞ୍ଚକ ଏବଂ (୫) ଦ୍ୱିତୀୟ ବିବରଣ । ଏହି ପାଞ୍ଚୋଟି ପୁଞ୍ଚକ ମହାମାନ୍ୟ ବାର୍ଦ୍ଭାବହ ମୁସାଙ୍କ (ମୋସେସ୍, ଖ୍ରୀ.ପୂ.୧୪୦୦-୧୩୦୦) ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିଲା ବୋଲି କୁହାଯାଏ । କୁର୍ଆନରୁ ମଧ୍ୟ ଆମେ ଜାଣୁ ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କୁ ଏକ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥିଲା । ଅବଶ୍ୟ କୁର୍ଆନ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ନାମ 'ତୌରାତ୍' ବୋଲି କହୁଛି ।

ପୁରାତନ ନିୟମରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଦାଉଦ୍ଙ୍କର (ଖ୍ରୀ.ପୂ.୧୦୦୦-୯୬୨) ଏକ ଗୀତସଂହିତା ରହିଛି । କୁର୍ଆନ କହେ ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ଦାଉଦ୍ଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବଭୀର୍ଷ ହୋଇଥିବା ଗ୍ରନ୍ଥର ନାମ 'ଜବୁର୍'ଥିଲା । ସେହିପରି, ବାଇବଲ୍ର ନୂତନ ନିୟମରେ ୨୭ଟି ପୁୟକ ରହିଛି । ଏହାର ପ୍ରଥମ ଚାରିଗୋଟି ପ୍ରୟକ ହେଉଛି—(୧) ମାଥ୍ୟଙ୍କ ସ୍ୱସମାଚାର,

 $<sup>^{(1)}</sup>$  'ପବିତ୍ର ବାଇବଲ୍', ବାଇବଲ୍ ସୋସାଇଟି ଅଫ୍ ଇଣ୍ଡିଆ, ୨୦୬, ମହାତ୍ରାଗାନ୍ଧୀ ରୋଡ୍, ବାଙ୍ଗାଲୋର୍-୧ ।

(୨) ମାର୍କ ଙ୍କର ସୁସମାଚାର, (୩) ଲୂକ୍ଙ୍କର ସୁସମାଚାର ଏବଂ (୪) ଯୋହନ୍ଙ୍କର ସୁସମାଚାର । ଏଗୁଡ଼ିକରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କର (ଖ୍ରୀ.ପୂ.୪-୩୦ଖ୍ରୀ.ଅ.) ଶିକ୍ଷା ଓ ବିବରଣୀମାନ ରହିଛି । କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ (ଇସା)ଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଏକ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ଆସିଥିବା କଥା କହିଛି, କିନ୍ତୁ ଏହାର ନାମ 'ଇଂଜିଲ୍' ବୋଲି କହୁଛି । ନୂତନ ନିୟମର ଅବଶିଷ୍ଟ ପୁୟ୍ତକଗୁଡ଼ିକ ବିଭିନ୍ନ ଲେଖକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ।

ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କର ଆସିବାର ପ୍ରାକ୍ ସୂଚନା ମହାମାନ୍ୟ ମୁସା ଓ ଯୀଶୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଅବତ୍ତୀର୍ଷ ହୋଇଥିବା ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥରେ ଦିଆଯାଇଥିଲା ବୋଲି ପବିତ୍ର କୃର୍ଆନ କହୁଛି—

''ଯେଉଁମାନେ (ଆୟର) ଏହି ନିରକ୍ଷର ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଆନୁଗତ୍ୟ ଅବଲୟନ କରନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କର ସମ୍ପର୍କରେ ଉଲ୍ଲେଖ ସେମାନଙ୍କୁ (ସେମାନଙ୍କର ଗ୍ରନ୍ଥ) ତୌରାତ୍ ଓ ଇଂଜିଲ୍<sup>(2)</sup> (ବାଇବଲ୍)ରେ ମିଳେ, ସେ ସେମାନଙ୍କୁ ଉଉମ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ଓ ମନ୍ଦକର୍ମରୁ ନିବୃତ୍ତ କରନ୍ତି ଓ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଶୁଦ୍ଧ ବୟୁଗୁଡ଼ିକୁ ବୈଧ ତଥା ଅଶୁଦ୍ଧଗୁଡ଼ିକୁ ଅବୈଧ କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ଉପରେ ଲଦା ଯାଇଥିବା ବୋଝକୁ ଓହ୍ଲାଇ ଦିଅନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କୁ ସେହି ବନ୍ଧନଗୁଡ଼ିକରୁ ମୁକ୍ତ କରନ୍ତି । ସୁତରାଂ, ଯେଉଁମାନେ ତାଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରିବେ, ତାଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ ଓ ସମର୍ଥନ କରିବେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଅବଭୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥିବା ଜ୍ୟୋତିର ଅନୁସରଣ କରିବେ, ସେହିମାନେ ହିଁ ସଫଳ ହେବେ ।''

### (କୁର୍ଆନ, ୭:୧୫୭)

ଯଦିଓ ବାଇବଲ୍ରେ ଅନେକ ସଂଶୋଧନ କରାଯାଇଛି, ତଥାପି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ କେତେକ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ଏଥିରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

<u>\_</u>

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ତୌରାତ୍ ଓ ଇଂଜିଲ୍ ଯଥାକ୍ରମେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁସା ଓ ଯୀଶୁଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକଟ ହୋଇଥିବା ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ, ଯାହାକୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ବାଇବଲ୍ର ପୁରାତନ ଓ ନୂତନ ନିୟମ ବୋଲି କୁହାଯାଏ ।

# ପୁରାତନ ନିୟମ

ବାଇବଲ୍ରେ ଲେଖାଅଛି ଯେ ଈଶ୍ୱର ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତ ମୁସାଙ୍କୁ କହିଲେ—

"ଆୟେ ସେମାନଙ୍କ ନିମତେ ସେମାନଙ୍କ ଭ୍ରାତୃଗଣ ମଧ୍ୟରୁ ତୂୟ ସଦୃଶ ଜଣେ ଭବିଷ୍ୟଦ୍ବକ୍ତା ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବା ଓ ଆୟେ ତାହାଙ୍କ ମୁଖରେ ଆପଣା ବାକ୍ୟ ଦେବା ଓ ଆୟେ ତାହାଙ୍କୁ ଯେ ଯେ ଆଜ୍ଞା ଦେବା, ତାହା ସେ ସେମାନଙ୍କୁ କହିବେ ।"

(ଦ୍ୱିତୀୟ ବିବରଣ, ୧୮:୧୮)

ଉପରୋକ୍ତ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀରୁ ୟଷ କଣାପଡୁଛି ଯେ ଏହା ଧର୍ମଦୂତ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ହିଁ କରାଯାଇଛି । ଏହାର ନିମ୍ମଲିଖିତ କାରଣ ରହିଛି—

ଇଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ଇବ୍ରାହିମ୍ୱର ଦୁଇ ପୁତ୍ର ଥିଲେ—ଇସ୍ମାଇଲ୍ ଏବଂ ଇସ୍ହାକ୍ । ମହାମାନ୍ୟ ଇସମାଇଲ୍ଙ୍କ ବଂଶ 'ଇସ୍ମାଇଲି' ରୂପେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଇସ୍ହାକ୍ଙ୍କ ପୁତ୍ରଙ୍କ ଉପାଧି ଇସ୍ରାଇଲ୍ ଥିବା ହେତୃ ତାଙ୍କ ସନ୍ତାନକୁ 'ଇସ୍ରାଇଲି' କୁହାଯାଏ । ଏପରି ଭାବରେ ମହାମାନ୍ୟ ଇବ୍ରାହିମ୍ଙ୍କ ଦୁଇ ପୁତ୍ରଙ୍କଠାରୁ ଦୁଇଟି ବଂଶ 'ଇସ୍ମାଇଲି' ଏବଂ 'ଇସ୍ରାଇଲି' ଚାଲିଲା । ମହାମାନ୍ୟ ଧର୍ମଦୂତ ଇସା ବା ଯୀଶୁ ଇସ୍ରାଇଲି ବଂଶର ଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଇସ୍ରାଇଲିଙ୍କ ଭାଇ ଅର୍ଥାତ୍ ଇସ୍ମାଇଲି ବଂଶର ଥିଲେ । ବାଇବଲ୍ରେ 'ଭାଇର ଶବ୍ଦ ଏହି ଦୁଇଟି ବଂଶର ପରୟର ଭାଇ ହେବା ଅର୍ଥରେ କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଛି । ତେଣୁ ମୁହନ୍ନଦ ଇସ୍ରାଇଲିଙ୍କ ଭାଇଗଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ହିଁ ଆସିଛନ୍ତି ।

ଉପରୋକ୍ତ ଭବିଷ୍ୟବାଶୀ ଏହା କହୁଛି ଯେ, ଆଗନ୍ତୁକ ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ସଦୃଶ ହେବେ । ଧର୍ମଦୂତ ମୁସାଙ୍କ ସହ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ମଦଙ୍କର ଅନେକ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି, ଯଥା—

- ( ୧ ) ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମଧ୍ୟ ସାଧାରଣ ଭାବରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରିଥିଲେ । ଦୁହିଁଙ୍କର ପିତାମାତା ଥିଲେ ।
- (୨) ମହାମାନ୍ୟ ମୁସା ଏବଂ ମୁହନ୍ମଦ, ଦୁହେଁ ବିବାହ କରିଥିଲେ ।
- (୩) ଧର୍ମଦୂତ ମୁସାଙ୍କ ପରି ମୁହମ୍ମଦ ମଧ୍ୟ ଧର୍ମଯୁଦ୍ଧ କରିଥିଲେ ।

- (୪) ମହାମାନ୍ୟ ମୁସା କିୟା ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ଅନୁଗାମୀ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରତାରିତ କରିନାହାନ୍ତି ।
- (୫) ଦୁହିଁଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ସମାଜ କିଛି କାଳ ପରେ ସ୍ୱୀକାର କରିନେଇଥିଲା ।
- (୬) ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ପରି ମୁହନ୍ନଦ ମଧ୍ୟ ଦେଶତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ ।
- (୭) ଯେପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବତରିତ ଦିବ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥ ତାଙ୍କ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ଲେଖି ନିଆଯାଇଥିଲା, ସେହିପରି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ଅବତରିତ କୂର୍ଆନ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ହିଁ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇ ସାରିଥିଲା ।
- (୮) ମହାମାନ୍ୟ ମୁସାଙ୍କ ଭଳି ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ମଧ୍ୟ ସାଧାରଣ ଭାବରେ ସ୍ୱର୍ଗବାସ କରିଛନ୍ତି ।

ଏଥିରୁ ପ୍ରମାଶିତ ହେଉଛି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ଧର୍ମଦୂତ ମୁସାଙ୍କ ସଦୃଶ ଥିଲେ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀ ଏହା ମଧ୍ୟ କହୁଛି ଯେ, ଈଶ୍ୱର ସେହି ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକଙ୍କ ମୁଖରେ ଆପଣା ବାକ୍ୟ ରଖିବେ, ଅର୍ଥାତ୍ ତାଙ୍କପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ ହେବ । ସ୍ଟ୍ରମ୍ଭର୍ଣ କୁର୍ଆନ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ମୁଖରୁ କେବଳ ନିଃସୃତ ହୋଇଛି ।

''ଆୟେ ତାହାଙ୍କୁ ଯେ ଯେ ଆଜ୍ଞା ଦେବା, ତାହା ସେ ସେମାନଙ୍କୁ କହିବେ ।''—ଏ ବିଷୟରେ ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ କହୁଛି ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ବଦ ସ୍ୱଇଚ୍ଛାରୁ କିଛି କହୁ ନଥିଲେ, ବରଂ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ ହେଉଥିଲା । (କୁର୍ଆନ, ୫୩ : ୩)

## ନୃତନ ନିୟମ

ବାଇବଲ୍ର ନୂତନ ନିୟମରେ ନିମ୍ନ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀଗୁଡ଼ିକ ରହିଛି— ''ଆଉ, ମୁଁ ପିତାଙ୍କୁ ଅନୁରୋଧ କରିବି, ପୁଣି ତୁୟମାନଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ଚିରକାଳ ରହିବା ନିମନ୍ତେ ସେ ତୁୟମାନଙ୍କୁ ଆଉ ଜଣେ ସାହାଯ୍ୟକାରୀଙ୍କୁ ଅର୍ଥାତ୍ ସେହି ସତ୍ୟମୟ ଆତ୍ମାଙ୍କୁ ଦେବେ ।'' (ଯୋହନ, ୧୪:୧୬) ''କିନ୍ତୁ ସେହି ସାହାଯ୍ୟକାରୀ ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ପବିତ୍ର ଆତ୍ନାଙ୍କୁ ପିତା ମୋ ନାମରେ ପ୍ରେରଣ କରିବେ, ସେ ତୃୟମାନଙ୍କୁ ସମୟ ବିଷୟ ଶିକ୍ଷା ଦେବେ, ଆଉ ମୁଁ ତୃୟମାନଙ୍କୁ ଯାହା ଯାହା କହିଅଛି, ସେହି ସବୁ ତୃୟମାନଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରାଇବେ ।''

### (ଯୋହନ, ୧୪:୨୬)

"ମୁଁ ତୂୟମାନଙ୍କ ସହିତ ଆଉ ଅଧିକ କଥାବାର୍ତ୍ତ। କରିବି ନାହିଁ, କାରଣ ଜଗତର ଅଧିପତି ଆସୁଅଛି, ଆଉ ମୋ ଠାରେ ତାହାର କିଛି ହିଁ ନାହିଁ।"

### (ଯୋହନ, ୧୪:୩୦)

''ପିତାଙ୍କ ନିକଟରୁ ମୁଁ ତୃୟମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯେଉଁ ସାହାଯ୍ୟକାରୀଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣ କରିବି, ପିତାଙ୍କଠାରୁ ବହିର୍ଗତ ସେହି ସତ୍ୟମୟ ଆତ୍ନା ଆସିଲେ ମୋ ବିଷୟରେ ସାକ୍ଷ୍ୟ ଦେବେ ।'' (ଯୋହନ, ୧୫:୨୬)

ଉପରୋକ୍ତ ଭବିଷ୍ୟବାଣୀଗୁଡ଼ିକ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କ ପରେ ଆଉ କଣେ ମାର୍ଗଦର୍ଶକଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ବିଷୟରେ ନିମ୍ନ ସୂଚନା ଦେଉଛି—

- (१) ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆସୁଥିବା ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ଚିରକାଳ ରହିବେ, ଅର୍ଥାତ୍ ସେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ଅନ୍ତିମ ସନ୍ଦେଶ ବାହକ ହେବେ ଏବଂ ତାଙ୍କ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରେରିତ ବିଧାନ ପ୍ରଳୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଳବଉର ରହିବ । ପବିତ୍ର କୁର୍ଆନ ମଧ୍ୟ ଏହାହିଁ ଘୋଷଣା କରିଛି ଯେ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ହିଁ ଅନ୍ତିମ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ । (କୁର୍ଆନ, ୩୩:୪୦)
- (୨) ସେ କୌଣସି ନୂତନ ଧର୍ମ ଆଣିବେ ନାହିଁ ବରଂ ମାହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କର ଶିକ୍ଷାର ସମର୍ଥନ କରିବେ ଏବଂ ଏହାକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ କରିବେ । ସୁତରାଂ କୁର୍ଆନ ଅନେକ ସ୍ଥାନରେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଦେଉଥିବା ଶିକ୍ଷାଗୁଡ଼ିକୁ ବର୍ତ୍ତନୀ କରିଛି ଏବଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦ ଯୀଶୁଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ବିଷୟରେ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରାଇଛନ୍ତି ।
- (୩) ଭବିଷ୍ୟବାଣୀରେ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଯେଉଁ କଗତର ଅଧିପତି ଆସିବେ ମୋ'ଠାରେ ତାଙ୍କର କିଛି ହିଁ ନାହିଁ । ଅର୍ଥାତ୍

ଆସୁଥିବା ଧର୍ମପ୍ରବର୍ତ୍ତକଙ୍କ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବା ମିସନ୍ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କଠାରୁ ବଡ଼ ହେବ ଏବଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ପାଇଁ ଏହା ପ୍ରଯୁଜ୍ୟ ।

(୪) ସେ ଯୀଶୁଙ୍କ ବିଷୟରେ ସାକ୍ଷ୍ୟ ଦେବେ ଅର୍ଥାତ୍ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଏହି ସତ୍ୟତା ବିଷୟରେ ଅବଗତ କରାଇବେ ଯେ, ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଥିଲେ ଏବଂ ସେ କୁମାରୀ ମାତା ମରିୟମ୍ଙ୍କ ଗର୍ଭରୁ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ସୁତରାଂ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ଏବଂ ତାଙ୍କର ସମୟ ଅନୁଗାମୀ ମହାମାନ୍ୟ ଯୀଶୁଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କ ପବିତ୍ରତାର ସାକ୍ଷ୍ୟ ପଦାନ କରନ୍ତି ।



# ନବମ ଅଧାୟ

# ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କର ମହତବାଶୀ

ମହାମାନ୍ୟ ମହନ୍ନଦଙ୍କର ଶିକ୍ଷା ବିଷୟରେ ନ ଜାଣିଲେ ତାଙ୍କର ପରିଚୟ ଅସମ୍ପର୍ଷ ରହିଯିବ । ଯେପରି କବିତାରୁ ଜଣେ କବିର ଚିନ୍ତାଧାରା ସମ୍ପର୍କରେ ଜାଣିହ୍ଏ ବା ସାହିତ୍ୟର ଜଣେ ସାହିତ୍ୟିକର ପ୍ରତିଭାର ପରିଚୟ ମିଳେ, ସେହିପରି ମହାପ୍ରଷମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ସେମାନଙ୍କ ନୀତି ଓ ଆଦର୍ଶର ପରିଚୟ ମିଳେ । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନେ ଧରାପୃଷରେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରନ୍ତି । ତେଶ୍ର, ସେମାନେ ସତ୍ୟ, ନ୍ୟାୟ, ଦୟା, କ୍ଷମା, ପ୍ରେମ ଓ ପରୋପକାରର ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ଈଶ୍ୱରଦୃତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମଧ୍ୟ ଏହାର ବ୍ୟତିକ୍ରମ ନୁହନ୍ତି । ସେ ମଣିଷର ଆଧ୍ୟାତ୍କିକ ଓ ନୈତିକ ବିକାଶ ପାଇଁ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦାୟୀତ୍ୱ ସମ୍ପର୍କରେ ସତର୍କ କରିଛନ୍ତି । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି, ପିତାମାତାଙ୍କ ପ୍ରତି, ସନ୍ତାନ ପ୍ରତି, ଆତ୍ରୀୟ ସ୍କଳନଙ୍କ ପତି, ପଡୋଶୀଙ୍କ ପତି, ସେବକ ପତି, ଅତିଥ ପତି ଏବଂ ଦୀନଦୁଃଖୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମଣିଷର ଦାୟିତ୍ୱ କ'ଶ ତାହା ସେ ସଷ କରିଛନ୍ତି । କଣେ ଭୃତ୍ୟର କର୍ତ୍ତବ୍ୟଠାରୁ ଆରୟ କରି ଜଣେ ନ୍ୟାୟଧୀଶ ଏବଂ ଶାସକର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କ'ଣ ହେବା ଉଚିତ, ତାହା ମଧ୍ୟ ସେ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି । କୃଷି ବା ବାଶିଳ୍ୟ ହେଉ, ଅର୍ଥନୀତି ବା ରାଜନୀତି ହେଉ, ମଣିଷର ଏପରି କୌଣସି କର୍ମକ୍ଷେତ୍ର ନାହିଁ, ଯାହା ତାଙ୍କ ଶିକ୍ଷାର ପରିସରଭୁକ୍ତ ହୋଇନାହିଁ । ଯଦି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କର ଉପଦେଶଗୁଡ଼ିକୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ପାଳନ କରେ, ତେବେ ସେ କଣେ ପ୍ରକୃତ ମଣିଷ ହୋଇପାରିବ ଏବଂ ସମାଜରେ ଆଦର ସମ୍ମାନ ପାଇବା ସହିତ ପରଲୋକରେ ମଧ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ପାଇବ ।

ଯଦିଓ ଅନେକ ମହାମନୀଷୀଙ୍କର ହିତୋପଦେଶ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଉପଲଞ୍ଚ; କିନ୍ତୁ ଏହି ମହାପୁରୁଷଙ୍କର ହିତୋପଦେଶ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ଉପଲକ୍ଧ ହୋଇନାହିଁ । ଆସନ୍ତୁ, ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମହାମାନ୍ୟ ମୁହନ୍ନଦ ମାନବ ସମାଜକୂ ଦେଇଥିବା ଶିକ୍ଷାର କେତୋଟି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଖିବା ।

#### ୧. ମୋ କଥା ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଅ

''ଗୋଟିଏ କଥା ହେଉ ପଛେ, ମୋ ତରଫରୁ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଅ ।'' (ସହୀ ବ୍ୱାରୀ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୬୭)

# 9. ମୋ ନାଁରେ ମିଛ କହୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନର୍କ ଭୋଗ କରିବ ''ମୋ ନାଁରେ ମିଛ କୁହ ନାହିଁ, କାରଣ ଯିଏ ମୋ ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କରିବ, ସେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ରୂପେ ନର୍କାଗ୍ନିରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୦୬)

### ୩. କର୍ମର ଫଳ ମଣିଷର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ

''କର୍ମର ପ୍ରତିଫଳ (ମଣିଷର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ) ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମଣିଷ ତା' ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଅନୁସାରେ ପ୍ରତିଫଳ ପାଇବ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୧)

#### ୪. ସଂସାର କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ

''ପରଲୋକ ତୁଳନାରେ ଇହଲୋକ ଏମିତି, ଯେମିତି ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ସମୁଦ୍ର ମଧ୍ୟରେ ଆଙ୍ଗୁଠି ବୁଡ଼ାଇ ଦେଖେ ଯେ ଆଙ୍ଗୁଠିରେ କେତେ ପାଣି ଆସିଲା ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୨୩)

### ୫. ନିଜକୁ ମୃତମାନଙ୍କ ସୂଚୀରେ ରଖ

''ସଂସାରରେ ଜଣେ ପଥିକ ପରି ରୁହ ଏବଂ ନିଜକୁ ମୃତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗଣନା କର । ସକାଳୁ ଉଠିସାରିଲେ ସନ୍ଧ୍ୟାର ପ୍ରତୀକ୍ଷା କରନାହିଁ ଏବଂ ସନ୍ଧ୍ୟା ହୋଇଗଲେ ସକାଳର ଆଶା କର ନାହିଁ । ବ୍ୟାଧି ଆସିବା ପୂର୍ବରୁ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟର ସଦ୍ବ୍ୟବହାର କର ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ଆସିବା ପୂର୍ବରୁ ଜୀବନର ସଦ୍ବ୍ୟବହାର କର । କାରଣ ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଦାସଗଣ ! ତୁମେ ଜାଣନା ଯେ କାଲି ତୂମର କ'ଣ ହେବ ?''

(ତିରମିଜୀ, ହଦିସ୍-୨୩୩୩)

### ୬. ହୃଦୟ ଅଶୁଦ୍ଧ ହେଲେ ଶରୀର ଅଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ

''ମଣିଷ ଦେହରେ ଗୋଟିଏ ମାଂସପିଶ୍ରୁଳା ରହିଛି । ଯଦି ଏହା ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶରୀର ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ, ମାତ୍ର ଯଦି ଏହା ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ତେବେ ସମୁଦାୟ ଶରୀର ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ଜାଣିରଖ, ସେଇଟି ହେଉଛି ହୃଦୟ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୯)

# ୭. ସତ୍ୟନିଷତା ଦ୍ୱାରା ସ୍ୱର୍ଗ ପ୍ରାସ୍ତି ହୁଏ

''ସତ୍ୟନିଷ୍ଣତା ମଣିଷକୁ ଧର୍ମପରାୟଣ କରେ ଏବଂ ଧର୍ମପରାୟଣତା ଦ୍ୱାରା ସ୍ୱର୍ଗପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୧୬)

# ୮. କେବେହେଲେ ମିଛ କୃହ ନାହିଁ

''ପୀଡ଼ାଗ୍ରୟ ହେଉ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ ଲୋକମାନଙ୍କୁ କଥା କହି ହସାଏ ଏବଂ ସେଥିରେ ସେ ମିଛ କହେ । ସେ ପୀଡ଼ାଗ୍ରୟ ହେଉ, ପୀଡ଼ାଗ୍ରୟ ହେଉ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୧୫)

# ୯. କାମନା ବୃଦ୍ଧ ହୁଏନାହିଁ

''ବୂଢ଼ାଲୋକର ମନ ଦୂଇଟି ବିଷୟରେ ଯୁବକ ଥାଏ, ସଂସାର ପ୍ରତି ପ୍ରେମ ଏବଂ ତା'ର ଅବିରତ କାମନା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୨୯)

#### ୧୦. ମନୁଷ୍ୟ ସୃଭାବତଃ ଲୋଭୀ

''ମାନବପୁତ୍ରକୁ ଯଦି ସୁନାର ଗୋଟିଏ ଉପତ୍ୟକା ମିଳିଯାଏ, ତଥାପି ସେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ପାଇବା ପାଇଁ ଇଚ୍ଛା କରିବ । ମାଟି ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କିଛି ତା' ପେଟକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିପାରିବ ନାହିଁ। ଯିଏ ପଣ୍ଟାଭାପ କରେ, ଅଲ୍ଲାହ ତାହା ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୩୭)

# ୧୧. ମଣିଷର ସର୍ବନିମ୍ର ଅଧିକାର

''ସଂସାରରେ ଆଦମଙ୍କ ସନ୍ତାନର ତିନୋଟି (ସର୍ବନିମ୍ର) ଅଧିକାର ଅଛି— ରହିବା ପାଇଁ ଘରଟିଏ, ଦେହ ଢାଙ୍କିବା ପାଇଁ କନାଟିଏ ଏବଂ ରଟି ଓ ପାଣି ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୪୧)

# ୧୨. କାହାରିକ୍ ହାତପାତି ମାଗନାହିଁ

''(ମନେରଖ) ଯିଏ ଅନ୍ୟଠାରୁ ମାଗିବାରୁ କ୍ଷାନ୍ତ ରହିବ, ଅଲାହ ତାକ୍ ପରିତ୍ୟ କରିଦେବେ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୨୪)

### ୧୩. ସଂସାର ଏକ ତୃଚ୍ଛ ବସ୍ତୁ

''ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନିକଟରେ ସଂସାରର ମୂଲ୍ୟ ଯଦି ଗୋଟିଏ ମଶା ପର ତୂଲ୍ୟ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ସେ ଅବିଶ୍ୱାସକାରୀ (ନାୟିକ)ମାନଙ୍କୁ ସେଥର ଢୋକେ ପାଣି ମଧ୍ୟ ଦେଇ ନ ଥାଆନ୍ତେ ।''

(ତିରମିଳୀ, ବାଣୀ-୨୩୨୦)

# ୧୪. ଅଳରେ ସନ୍ତୃଷ ରହ

''ତ୍ରମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଯେ କେହି ସକାଳୁ ଏମିଡି ଅବସ୍ଥାରେ ଉଠେ ଯେ ସେ ତା' ଘରେ ସ୍ୱରକ୍ଷିତ ଅଛି, ତା' ଶରୀର ସୁସ୍ଥ ରହିଛି ଏବଂ ସେ ଦିନକ ପାଇଁ ତାର ଖାଦ୍ୟ ମହଳ୍ପଦ ଅଛି, ତେବେ ଏହା ସେହିପରି, ଯେପରି ତାକୁ ସାରା ସଂସାର ମିଳିଯାଇଛି ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୪୬)

# ୧୫. କେଉଁ ଧନ ତମର

''ଭକ୍ତ କହେ 'ମୋ ଧନ', 'ମୋ ଧନ'; କିନ୍ତୁ ତା' ଧନର କେବଳ ତିନୋଟି ଅଂଶ ତାର, ଯାହା ସେ ଖାଏ, ଯାହା ସେ ପିନ୍ଧି ପର୍ଣା କରିଦିଏ (ଅର୍ଥାତ୍ ବ୍ୟବହାର କରିଦିଏ) ଏବଂ ଯାହା ସେ (ଅନ୍ୟ ପାଇଁ ଦାନ ରୂପରେ) ଖର୍ଚ୍ଚ କରିଦିଏ ଏବଂ ଏହାକୁ ହିଁ ସେ ନିଜ ପାଇଁ ଗଚ୍ଛିତ ରଖେ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ବାକି ଧନ ତୁମ କାମର ନୁହେଁ, କାରଣ ତୁମେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଇଁ ତାକୁ ଛାଡ଼ିଦେଇ ଯିବ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୯୫୯)

# ୧୬. ସଂସାର ନାସ୍ତିକମାନଙ୍କର ସ୍ପର୍ଗ

''ଏହି ସଂସାର ବିଶ୍ୱାସକାରୀମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏକ ବନ୍ଦୀଶାଳା ଏବଂ ନାୟିକମାନଙ୍କର ଏହା ସ୍ୱର୍ଗ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୨୪)

# ୧୭. ଧନସମ୍ପତ୍ତି ଠୁଳ କର ନାହିଁ

''ସମ୍ପତ୍ତି ଠୁଳ କର ନାହିଁ । ଏହା ତୁମକୁ ସଂସାରପ୍ରେମୀ କରିଦେବ ।'' (ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୨୮)

# ୧୮.ନିଜ ତଳ ଲୋକଙ୍କୁ ଦେଖ

''ନିଜଠାରୁ ନିମ୍ନୟରରେ ଥିବା ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଦେଖ; କିନ୍ତୁ ନିଜଠାରୁ ଉପର ୟରରେ ଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ଦେଖ ନାହିଁ, କାରଣ ଏହା କଲେ, ତୁମ ପ୍ରତି ଅଲ୍ଲାହ କରିଥିବା ଅନୁଗ୍ରହଗୁଡ଼ିକୁ ତୁମେ ହେୟ ମନେ କରିବ ।''

(ସହୀ ମୁସ୍ଲିମ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୯୬୩)

# ୧୯.ଧନସମ୍ପଦର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ମଣିଷକୁ ନଷ କରିଦିଏ

''ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ରାଣ, ଡୁମେମାନେ ଗରିବ ହୋଇଯିବାର ମୋତେ ଭୟ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଆଶଙ୍କା କରୁଛି ଯେ ସାଂସାରିକ ସମ୍ପଦ ତୁମମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ଦିଆଯିବ, ଯେମିତିକି ତୁମ ପୂର୍ବ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଦିଆଯାଇଥିଲା ଏବଂ ଡୁମେମାନେ ଏଥିପାଇଁ ପରୟର ମଧ୍ୟରେ ସେମିତି ପ୍ରତିଦ୍ୱନ୍ଦିତା କରିବ, ଯେମିତି ତୁମ ପୂର୍ବଚ୍ଚମାନେ କରୁଥିଲେ ଏବଂ ଏହା ଡୁମମାନଙ୍କୁ ସତ୍ମାର୍ଗରୁ ସେମିତି ବିଚ୍ୟୁତ କରିଦେବ, ଯେମିତି ଏହା ସେମାନଙ୍କ ବିଚ୍ୟତ କରିଥିଲା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୩୩)

### ୨୦. ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ଭରସା ରଖ

''ଯଦି ତୁମେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଉପରେ ଉଚିତ ଭରସା ରଖନ୍ତ, ତେବେ ସେ ତୁମକୁ ସେହିଭଳି ଆହାର ଯୋଗାଇ ଦିଅନ୍ତେ ଯେପରି ଚଢ଼େଇକୁ ଦିଆଯାଏ । ସେ ସକାଳୁ ଖାଲିପେଟରେ ବାହାରି ଯାଏ; କିନ୍ତୁ ପେଟ ଭର୍ତ୍ତି କରି ଫେରେ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୪୪)

# ୨୧. ପ୍ରକୃତ ସମ୍ପଭି ଆତ୍ମପରିତୃସ୍ତି

''ସମ୍ପଭି ଅର୍ଥ ଧନର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ନୁହେଁ, ବରଂ (ପ୍ରକୃତ) ସମ୍ପଭି ହେଉଛି ଆତ୍ୟୁସନ୍ତୋଷ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୫୩)

### ୨୨. ସଦୁପଦେଶର ମହତ୍ତ୍ୱ

''ଦୂଇଜଣଙ୍କ ପରି ହେବାର କାମନା କର । (୧) ଜଣେ ହେଉଛି ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯାହାକୁ ଅଲ୍ଲାହ ଧନସମ୍ପଦ ଦେଇଛନ୍ତି ଏବଂ ସେ ତାକୁ ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ଖର୍ଚ୍ଚ କରେ, (୨) ଅନ୍ୟ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯାହାକୁ ଅଲ୍ଲାହ ସତ୍ଜ୍ଞାନ ଦେଇଛନ୍ତି, ସେ ତଦନୁଯାୟୀ କର୍ମ କରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ତାର ଶିକ୍ଷା ଦିଏ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୫)

### ୨୩. ଈଶ୍ୱର ଅନ୍ତର ଦେଖନ୍ତି

''ଅଲ୍ଲାହ ତୁମର ମୁହଁ ବା ତୁମ ଧନସମ୍ପଭି ଦେଖନ୍ତି ନାହିଁ । ସେ ତୁମର ଅନ୍ତରକୁ ଦେଖନ୍ତି ଏବଂ ତୁମର କର୍ମଗୁଡ଼ିକୁ ଦେଖନ୍ତି ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୬୪)

# ୨୪. ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ସମର୍ପିତ କର

''ସ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପିତ ଆତ୍କା ବ୍ୟତୀତ ସ୍ୱର୍ଗରେ କେହି ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୫୪୭)

# ୨୫. ମର୍ତ୍ତ୍ୟବାସୀଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା କର

''ଦୟାମୟ ଦୟାଳୁମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା କରନ୍ତି । ତୁମେ ମର୍ଦ୍ଧ୍ୟବାସୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା କର । ସେ ତୁମ ପ୍ରତି ଦୟା କରିବେ, ଯିଏ ସ୍ୱର୍ଗ ଉପରେ ଅବସ୍ଥାନ କରନ୍ତି ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୨୪)

# ୨୬. ନିର୍ଦ୍ଦିୟ ପତି ଦୟା କରାଯିବ ନାହିଁ

''ଯିଏ ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ଦୟା କରେ ନାହିଁ, ତା' ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ଦୟ। କରାଯିବ ନାହିଁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୨)

# ୨୭. ନିଜ ପାଇଁ ଯାହା ପସନ୍ଦ କର, ଅନ୍ୟପାଇଁ ମଧ୍ୟ ତାହାହିଁ କର

''ତୂମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣେ ମୁସଲମାନ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ ଯଦି ସେ ଅନ୍ୟ ପାଇଁ ଠିକ୍ ତାହାହିଁ ପସନ୍ଦ ନ କରେ, ଯାହା ସେ ନିଜ ପାଇଁ ପସନ୍ଦ କରେ ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୨)

# ୨୮. ଏକେଶ୍ୱରବାଦୀ ସ୍ୱର୍ଗଲାଭ କରିବ

''ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ ଜିବ୍ରାଇଲ ମୋ ନିକଟକୁ ଆସି ସୁସୟାଦ ଦେଲେ ଯେ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଉପାସନା ନ କରି ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରେ, ସେ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୭୯)

#### ୨୯. ଡିନୋଟି ମହାପାପ

''ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ପାପ କ'ଶ ? ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଉପାସନା କରି ସେମାନଙ୍କୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ପ୍ରତିଦ୍ୱନ୍ଦୀ କରିବା, ଯଦିଓ ସେ ଏକା ହିଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—ତା'ପରେ ? ସେ କହିଲେ, ଖାଦ୍ୟରେ ଭାଗ ହୋଇଯିବା ଆଶଙ୍କାରେ ନିଜର ସନ୍ତାନକୁ ହତ୍ୟା (ଭୁଣ ହତ୍ୟା) କରିବା । ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—ତା'ପରେ ? ସେ କହିଲେ—ପଡ଼ୋଶୀର ପତ୍ନୀ ସହ ଅବୈଧ ସମ୍ପର୍କ ରଖିବା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ, ବାଣୀ-୮୦୨)

# ୩୦. ଏକେଶ୍ୱରବାଦୀମାନେ ନର୍କରୁ ବାହାରିବେ

''ଯିଏ କହେ ଯେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ସେବା-ଉପାସନା ପାଇବାର ଅଧିକାର ନାହିଁ ଏବଂ ତା' ହୃଦୟରେ ଗୋଟିଏ ବାର୍ଲି ଦାନା ପରି ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ଥାଏ, ତାକୁ ନର୍କରୁ ବାହାର କରି ନିଆଯିବ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୨)

#### ୩୧. ଉପାସନା କେବଳ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଅଧିକାର

''ଏହା ନିଜ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଉପରେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଅଧିକାର ଯେ, ସେମାନେ ତାଙ୍କରି ସେବା–ଉପାସନା କରନ୍ତୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଉପାସନା ନ କରନ୍ତୁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୭)

### ୩୨. ପିତାମାତାଙ୍କର ସେବାରେ ଧର୍ମଯୁଦ୍ଧର ପୁଣ୍ୟ

''ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଧର୍ମଯୁଦ୍ଧରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବା ପାଇଁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କର ଅନୁମତି ମାଗିଲେ । ତେଣୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—କ'ଣ ତୁମ ବାପା ମାଆ ଜୀବିତ ଅଛନ୍ତି ? ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—'ହଁ' । ତେଣୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—ଯାଅ, ସେମାନଙ୍କର ଖୁବ୍ ସେବା କର ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୪୯)

#### ୩୩. ହତଭାଗ୍ୟ ପୁତ୍ର

''ସେ ଲୋକ ବିନଷ୍ଟ ହେଉ, ବିନଷ୍ଟ ହେଉ ।'' ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା— ''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ସେ କିଏ ?'' ସେ କହିଲେ—''ଯିଏ ନିଜ ବାପା ମାଆଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣକୁ ବା ଉଭୟଙ୍କୁ ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥାରେ ଦେଖେ, ତଥାପି (ସେମାନଙ୍କ ସେବାକରି) ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରେ ନାହିଁ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୫୧)

### ୩୪. ପିତାମାତା ପ୍ରସନ୍ନ ହେଲେ ଈଶ୍ୱର ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି

''ପ୍ରଭୁଙ୍କର ପ୍ରସନ୍ନତା ପିତାମାତାଙ୍କ ପ୍ରସନ୍ନତା ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଏବଂ ପ୍ରଭୁଙ୍କର କ୍ରୋଧ ପିତାମାତାଙ୍କର କ୍ରୋଧ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ।'' (ଡିରମିଙ୍ଗୀ, ଚାଣୀ-୧୮୯୯)

### ୩୫. ମଣିଷ ଉପରେ ସବୁଠାରୁ ବେଶୀ ଅଧିକାର ମା'ର

ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଧର୍ମଦୂତ ! ସବୁ ଲୋକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୋ ସେବାଯତ୍ନ (ଉତ୍ତମ ବ୍ୟବହାର)ର କିଏ ବେଶୀ ଅଧିକାରୀ ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ତୁମ ମା', ତୁମ ମା' ପୁଣି ତୁମ ମା', ତା'ପରେ ତୁମ ବାପା (ଏବଂ) ତା'ପରେ ନିକଟତା ଅନୁଯାୟୀ ତୁମର ସୟନ୍ଧୀୟ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୪୮)

### ୩୬. ପିତାମାତାଙ୍କର ଅବଜ୍ଞା ମହାପାପ

''ମହାପାପଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ପାପ ହେଉଛି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହିତ କାହାରିକୁ ଭାଗୀଦାର କରିବା, ନରହତ୍ୟା କରିବା, ପିତାମାତାଙ୍କ ଅବଜ୍ଞା କରିବା ଏବଂ ମିଥ୍ୟା ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୦)

# ୩୭. ପିତାମାତାଙ୍କର ଅଧିକାର

କଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଭିଯୋଗ କଲା—''ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ, ମୋର କିଛି ସମ୍ପତ୍ତି ଅଛି ଆଉ ପୁଅଟିଏ ମଧ୍ୟ ଅଛି, କିନ୍ତୁ ମୋ ବାପା ମୋ ସମ୍ପତ୍ତିତକ (ଖାଇ) ବରବାଦ କରିଦେବାକୁ ଚାହୁଁଛନ୍ତି ।'' ଏହା ଶୁଣି ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ତୁମେ ଆଉ ତୁମର ଧନସମ୍ପତ୍ତି, ଉଭୟ ତୁମ ବାପାଙ୍କର ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୨୯୧)

# ୩୮. ରକ୍ତର ସମ୍ପର୍କ କାଟିଲେ ନର୍କବାସ ହୁଏ

''ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ରକ୍ତ ସମ୍ପର୍କର ବନ୍ଧନ କାଟି ଦିଏ, ସେ ବୈକୁଣ୍ଠରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୩)

# ୩୯. ଆତ୍ୱୀୟମାନଙ୍କ ସହ ସ୍ୱସମ୍ପର୍କ ଆୟୁ ବୃଦ୍ଧି କରେ

''ଯିଏ ଚାହେଁ ଯେ ତା' ଧନ ଓ ଆୟୁ ବଢ଼ୁ, ସେ ନିଜ ନିକଟ ସମ୍ପର୍କୀୟମାନଙ୍କ ସହ ଉତ୍ତମ ସମ୍ପର୍କ ରଖିବା ଉଚିତ ।'' (ସହୀ ବ୍ୟାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୫)

# ୪୦. ସମ୍ପର୍କ କଟିଗଲେ, ଯୋଡ଼ିଦିଅ

''ରକ୍ତ ସମ୍ପର୍କ ରକ୍ଷା କରିବା ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ, ବରଂ ଯଦି ଏହି ସମ୍ପର୍କ କଟିଯାଏ, ତାକୁ ପୁନର୍ବାର ଯୋଡ଼ିଦେବା ଉଚିତ ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୦୮)

# ୪୧. କୌଣସି ସତ୍କର୍ମକୁ ଛୋଟ ମନେ କରନାହିଁ

''କୌଣସି ସତ୍କର୍ମକୁ ଛୋଟ ମନେ କରନାହିଁ, ତାହା ନିଜ ଭାଇ ସହ ହସି ପଦେକଥା କହିବା ହେଉ ପଛେ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୨୬)

# ୪ ୨ . ମୃତ ପିତାମାତାଙ୍କ ପାଇଁ ସନ୍ତାନର କର୍ମ

କଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! କ'ଶ ଏମିତି କିଛି କର୍ମ ଅଛି, ଯାହାକି ମୋ ପିତାମାତାଙ୍କର ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ କରିପାରିବି ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ହଁ, ଡୁମେ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିପାର, ସେମାନଙ୍କର ମୋକ୍ଷ ପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କର, ସେମାନଙ୍କର ଅନ୍ତିମ ଆଦେଶ ପାଳନ କର, ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ନିର୍ଭର କରୁଥିବା ସମ୍ପର୍କୀୟମାନଙ୍କ ସହ ଉତ୍ତମ ସମ୍ପର୍କ ରଖ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ବନ୍ଧୁମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କର ।'' (ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୫୧୨୩)

# ୪୩. କନ୍ୟାସନ୍ତାନର ଯତ୍ନ ନେଲେ ସ୍ୱର୍ଗ ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ

''ଯଦି କେହି ତିନୋଟି ଝିଅଙ୍କର ଲାଳନ ପାଳନ କରେ, ସେମାନଙ୍କୁ ସୁଶୃଙ୍ଖଳିତ କରେ, ବିବାହ ଦିଏ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ସହିତ ଭଲ ବ୍ୟବହାର କରେ, ସେ ସ୍ୱର୍ଗ ଲାଭ କରିବ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୫୧୨୮)

#### ୪୪. ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ସହ ସମାନ ବ୍ୟବହାର କର

''ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି ଭୟ ରଖ ଏବଂ ନିଜର ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସମାନ ଭାବରେ ବ୍ୟବହାର କର ।''

(ସହା ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ, ବାଣୀ-୧୬୨୩)

### ୪୫. ସଦାଚରଣର ଶିକ୍ଷା ପିତାର ଶେଷ ଉପହାର

''ସଦାଚରଣର ଶିକ୍ଷା ଦେବା ବ୍ୟତୀତ କଶେ ପିତା ପକ୍ଷରେ ସନ୍ତାନ ପାଇଁ ଆଉ ଅଧିକ ଭଲ କିଛି ଉପହାର ନାହିଁ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୫୨)

#### ୪୬. ପତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସହ ଭଲ ବ୍ୟବହାର କର

''ମୁଁ ତୁମମାନଙ୍କୁ ପତ୍ନୀମାନଙ୍କ ସହିତ ଉତ୍ତମ ବ୍ୟବହାର କରିବାର ଆଜ୍ଞା ଦେଉଛି, କାରଣ ସେମାନେ ତୁମର ଆଶ୍ରିତ ଏବଂ ତୁମ ଅଧୀନରେ ରୁହନ୍ତି ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୧୬୩)

# ୪୭. ପତ୍ନୀ ପ୍ରତି ପତିର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ

ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—''ଆମ ପତ୍ନୀମାନଙ୍କ ସମ୍ପର୍କରେ ଆପଣ କ'ଶ ଆଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ?'' ସେ ଉଉର ଦେଲେ—''ନିଜେ ଯାହା ଖାଅ, ସେମାନଙ୍କୁ ସେହିପରି ଖୁଆଅ । ନିଜେ ଯେମିତି ପିନ୍ଧ, ସେମାନଙ୍କୁ ସେହିପରି ପିନ୍ଧାଅ, ସେମାନଙ୍କୁ ମାର ନାହିଁ ବା ଗାଳିଦିଅ ନାହିଁ ।'' (ଅକୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୨୧୩୯)

# ୪୮. ବିବାହ ବିଚ୍ଛେଦ ଈଶ୍ୱର ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି ନାହିଁ

''ସମୟ ବୈଧ କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ବିବାହ–ବିଚ୍ଛେଦ (ତଲାକ୍) ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ସବୁଠାରୁ ଅପ୍ରିୟ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୨୧୭୩, ୨୧୭୨)

# ୪୯. ସ୍ୱାମୀକୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରଖୁଥିବା ନାରୀ ସ୍ୱର୍ଗ ଭୋଗ କରିବ ''ଯେଉଁ ନାରୀ ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରିବା ସମୟରେ ତା'ର ସ୍ୱାମୀ ତା' ଉପରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ଥାଏ, ସେ ନାରୀ ଅବଶ୍ୟ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୧୬୧)

### ୫୦. ସ୍ୱାମୀର ଅନୁମତି ନିଅ

''ପତିର ଅନୁମତି ବିନା ପତ୍ନୀ ତା' ଘରୁ କାହାରିକୁ କିଛି ଦେବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୨୯୫)

# ୫୧. ସ୍ୱାମୀକୁ ତ୍ୟାଗ କରନାହିଁ

''କୌଣସି ଦୃଢ଼ କାରଣ ନ ଥାଇ ଯଦି କୌଣସି ପତ୍ନୀ ତା' ସ୍ୱାମୀଠାରୁ ବିଚ୍ଛେଦ ଚାହେଁ, ତା' ପାଇଁ ସ୍ୱର୍ଗର ସୁଗନ୍ଧ ନିଷିଦ୍ଧ ହୋଇଯିବ ।'' (ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୨୨୧୮)

# ୫୨. କନ୍ୟାର ଅନୁମତି ବିନା ତା'ର ବିବାହ ଦିଅନାହିଁ

''କୌଣସି (ସ୍ୱାମୀ ପରିତ୍ୟକ୍ତା ବା ବିଧବା) ମହିଳା ସହ ବିଚାର ନ କରି ତା'କୁ ବିବାହ ଦେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ଏବଂ କଣେ କୁମାରୀ କନ୍ୟାର ଅନୁମତି ନ ନେଇ ତାକୁ ବିବାହ ଦେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୪୧୯)

# ୫୩. ଧର୍ମପରାୟଣା କନ୍ୟା ହିଁ ଉତ୍ତମ ପତ୍ରୀ ହୁଏ

"ଚାରୋଟି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଜଣେ ନାରୀକୁ ବିବାହ କରାଯାଏ, ଯଥା— ତା' ଧନସମ୍ପତ୍ତି ଯୋଗୁଁ, ପାରିବାରିକ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଯୋଗୁଁ, ତା' ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ଏବଂ ତା' ଧର୍ମପରାୟଣତା ଯୋଗୁଁ । ସୂତରାଂ ତୁମେ ସର୍ବଦା ଧର୍ମପରାୟଣା ମହିଳା ସହ ବିବାହ କର ।"

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୭ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୭)

# ୫୪. ଧର୍ମପରାୟଣା ପତ୍ନୀ ଶ୍ରେଷ ସମ୍ପଦ

''ସଂସାର ଗୋଟିଏ ସମ୍ପଦ ଏବଂ ସଂସାର ମଧ୍ୟରେ ଜଣେ ଧର୍ମପରାୟଣା ସ୍ତ୍ରୀଠାରୁ ଅଧିକ ଭଲ କୌଣସି ସମ୍ପଦ ନାହିଁ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୧୮୫୫)

### ୫୫. ସ୍ୱାମୀର ଅଧିକାର

''ଯଦି ମୁଁ କାହାକୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରିକୁ ପ୍ରଣାମ କରିବାର ଆଦେଶ ଦେଇଥାଆନ୍ତି, ତେବେ ପତିକୁ ପ୍ରଣାମ କରିବାପାଇଁ ପତ୍ନୀକୁ ଆଦେଶ ଦେଇଥାଆନ୍ତି । ଯାହାଙ୍କ ହାତରେ ମୋ ଜୀବନ ରହିଛି ତାଙ୍କର ଶପଥ ନେଇ କହୁଛି, ଜଣେ ସୀ ତା' ପ୍ରଭୁ (ଈଶ୍ୱର)ଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଅଧିକାର ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ, ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ନିଜ ସ୍ୱାମୀକୁ ତା' ଅଧିକାର ନ ଦେଇଛି । ଯଦି ସ୍ୱାମୀ ତାକୁ ସମର୍ପଣ କରିବାକୁ କହେ, ତେବେ ସେ ଓଟ ଉପରେ ବସିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମନା କରିବା ଉଚିତ ନୂହେଁ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୧୮୫୩)

### ୫୬. ପତ୍ନୀକୁ ପୋଷିବାକୁ ସକ୍ଷମ ଥିଲେ, ବିବାହ କରିନିଅ

"ହେ ଯୁବକମାନେ । ଯିଏ ସ୍ତୀର ପ୍ରତିପୋଷଣ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ, ସେ ବିବାହ କରିବା ଉଚିତ, କାରଣ ଏହା ଅନୈତିକତାରୁ ରକ୍ଷା କରେ । ଯାହାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ନାହିଁ, ସେ ଉପବାସ ପାଳନ କରୁ, କାରଣ ଏହା କାମଇଚ୍ଛାକୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରିଥାଏ ।"

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୧୮୪୫)

### ୫୭. ପରିବାର ପତିପୋଷଣ ମଧ୍ୟ ଏକ ମହତ କର୍ମ

''ନିଜ ପରିବାର ପଛରେ ଖର୍ଚ୍ଚ କରିବା ମଧ୍ୟ ଗୋଟିଏ (ପ୍ରକାରର) ଦାନ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୬୫)

### ୫୮. ପଡ଼ୋଶୀର ମହତ୍ତ୍ୱ

''ସ୍ୱର୍ଗଦୂତ କିବ୍ରାଇଲ ପ୍ରତିବେଶୀମାନଙ୍କ ସହ ବିନମ୍ର ଓ ଦୟାପୂର୍ତ୍ତ ବ୍ୟବହାର କରିବା ସକାଶେ ମୋତେ ଏତେ ମାତ୍ରାରେ କହିବାକୁ ଲାଗିଲେ ଯେ, ମୁଁ ଭାବିଲି ବୋଧହୁଏ ସେ ପଡ଼ୋଶୀଙ୍କୁ ମୋର ଉଉରାଧିକାରୀ କରିଦେବା ପାଇଁ ଆଦେଶ ଦେଇଦେବେ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୪)

# ୫୯.ପଡ଼ୋଶୀକୁ କଷ୍ଟ ଦିଅନାହିଁ

ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ରାଣ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ବିଶ୍ୱାସ କରେନାହିଁ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ରାଣ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ନାହିଁ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ରାଣ, ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ମୋତେ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ନାହିଁ । ପଚରାଗଲା—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ସେ କିଏ ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯାହାର ତାଡ଼ନାରୁ ତା' ପଡ଼ୋଶୀ ନିଜକୁ ନିରାପଦ ମନେ କରେନାହିଁ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୫)

### ୬୦. ପଡ଼ୋଶୀକୁ କଷ ଦେଲେ ନର୍କବାସ ହୁଏ

''ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ବୈକୁଣ୍ଠରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରିବ ନାହିଁ, ଯାହାର ଦୁଷ୍ପର୍ମରୁ ତା' ପଡ଼ୋଶୀ ସୁରକ୍ଷିତ ନୂହନ୍ତି ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪)

### ୬ ୧ . ପଡୋଶୀକ୍ କିଛି ଉପହାର ଦିଅ

''ଯେତେବେଳେ ତରକାରି ରାନ୍ଧ, ଟିକିଏ ଝୋଳ ଅଧିକ କରିଦିଅ ଏବଂ ସେଥିରୁ କିଛି ନିଜ ପଡ଼ୋଶୀକୁ ଦିଅ ।'' (ସହୀ ମସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୨୫)

# ୬ ୨ . ନିର୍ଯ୍ୟାତିତର ଗୁହାରୀ ଈଶ୍ୱର ଅବଶ୍ୟ ଶୁଣନ୍ତି

''ତିନୋଟି ପ୍ରାର୍ଥନା (ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା) ଗୃହୀତ ହୁଏ, ଏ ବିଷୟରେ କୌଣସି ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ—ନିର୍ଯ୍ୟାତିତ ଲୋକଟିର ପ୍ରାର୍ଥନା, ଜଣେ ପଥିକର ପ୍ରାର୍ଥନା ଏବଂ ପୁତ୍ର ବିରୁଦ୍ଧରେ ପିତାର ପ୍ରାର୍ଥନା ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୦୫)

# ୬୩. କ୍ଷୁଧାର୍ଥକୁ ଭୋକନ ଦିଅ

''କ୍ଷୁଧାର୍ଥକୁ ଭୋଜନ ଦିଅ, ରୋଗୀ ସହ ସାକ୍ଷାତ୍ କର ଏବଂ କ୍ରୀତଦାସମାନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତ କର ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୭ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୫୨)

# ୬୪. ଭୂତ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଭାଇ ପରି ଦେଖ

''ତୂମ ଦାସମାନେ ତୂମର ଭାଇ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ ସେମାନଙ୍କୁ ତୁମ ଅଧୀନସ୍ଥ କରିଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଯାହା ଅଧୀନରେ ଏଭଳି ଭାଇଟିଏ ଅଛି, ସେ ତାକୁ ସେଇୟା ଖୁଆଉ ଯାହା ସେ ନିଜେ ଖାଏ ଏବଂ ତାକୁ ସେଇୟା ପିନ୍ଧାଉ ଯାହା ସେ ନିଜେ ପିନ୍ଧେ । ସେମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର ସାମର୍ଥ୍ୟ ବାହାରେ ଥିବା କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାର ଆଦେଶ ଦିଅନାହିଁ ଏବଂ ଯଦି ଦିଅ, ତେବେ ସେଥିରେ ସେମାନଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କର ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୯)

### ୬୫. ବଦାନ୍ୟତା ସହ ଅତିଥ ସକ୍ନାର କର

''ଯିଏ ଅଲ୍ଲାହ ଏବଂ ଅନ୍ତିମ ବିଚାର ଦିନ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ କରେ, ସେ ନିଜ ପ୍ରତିବେଶୀକୁ କଷ ଦେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ, ଯିଏ ଅଲ୍ଲାହ ଏବଂ ଅନ୍ତିମ ବିଚାର ଦିନ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ କରେ, ସେ ବଦାନ୍ୟତାର ସହ ନିଜ ଅତିଥିର ସକ୍ଲାର କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ଯିଏ ଅଲ୍ଲାହ ଏବଂ ଅନ୍ତିମ ବିଚାରଦିନ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ କରେ, ସେ କେବଳ ଉଉମ କଥା କହୁ କିୟା ନୀରବ ରହୁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୫୮)

### ୬୬. ଅନାଥର ପ୍ରତିପୋଷଣ କଲେ ସ୍ୱର୍ଗ ମିଳେ

''ମୁଁ ଏବଂ (କୌଣସି) ଅନାଥର ପୃଷ୍ଟପୋଷକତା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଏଇଭଳି ମିଶି ସ୍ୱର୍ଗରେ ରହିବେ ।'' ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନିଜର ଦୁଇ ଆଙ୍ଗୁଠି ଦେଖାଇ ସଙ୍କେତ ଦେଲେ ।

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୩୪)

#### ୬୭. ବିଧବାର ସହାୟତା ମଧ୍ୟ ଜିହାଦ

''ଜଣେ ଗରିବ ବା ବିଧବା ମହିଳାର ଯତ୍ନ ନେଉଥିବା କିୟା ସେମାନଙ୍କ ସହାୟତା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ମାର୍ଗରେ ସଂଗ୍ରାମ (ଜିହାଦ୍) କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସହ ସମାନ କିୟା ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ସଦୃଶ, ଯିଏ ଦିନ ସାରା ଉପବାସ ପାଳନ କରେ ଏବଂ ରାତିସାରା ନମାଜ ପଢ଼େ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୭ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୫)

# ୬୮.ସର୍ବୋକୃଷ ଦାନ

ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବହ ! କେଉଁ ଦାନର ପ୍ରତିଦାନ ସର୍ବୋକୃଷ ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ— ''ଯେଉଁ ଦାନ ତୂମେ ସୁସ୍ଥ ଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ ଦିଅ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଦରିଦ୍ର ହୋଇଯିବାର ତୁମକୁ ଆଶଙ୍କା ଥାଏ, ଆଉ (ଯେତେବେଳେ) ତୁମେ (ଅଧିକ) ଧନବାନ ହେବାକୁ ଚାହଁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୦)

# ୬୯. ଈଶ୍ୱରଦୃତମାନଙ୍କର ଉଉରାଧିକାରୀ ନ ଥା'ତି

''ଆମ (ଈଶ୍ୱରଦୂତ)ମାନଙ୍କର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ନ ଥାଆନ୍ତି । ଆମେ ଯାହା ଛାଡ଼ିଯାଉ ତାହା ଦାନ କରି ଦିଆଯାଏ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ, ବାଶୀ-୧୭୫୧)

# ୭୦.ଧନ କମା କରି ରଖନାହିଁ

"ଯଦି ମୋ ପାଖରେ ଉହଦ୍ ପାହାଡ଼ ଆକାରରେ ସୁନା ଥାଆନ୍ତା, ତେବେ ମଧ୍ୟ କେବଳ ରଣ ପରିଶୋଧ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ମୁଁ ତିନି ରାତିରୁ ଅଧିକ ସେଥିରୁ କିଛି ନିଜ ପାଖରେ ରଖିବା ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି ନାହିଁ ।"

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୫୨)

#### ୭୧. ଆଖର ବ୍ୟଭିଚାର

''ଆଖିର ବ୍ୟଭିଚାର ହେଉଛି ବାସନାପୂର୍ଣ୍ଣ ଦୃଷ୍ଟି ଏବଂ ଜିହ୍ୱାର ବ୍ୟଭିଚାର ହେଉଛି ଅଶ୍ଳିଳ କଥା ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୫୭)

#### ୭୨. ରୋଗୀ ସହ ସାକ୍ଷାତ କର

''ଜଣେ ପୀଡ଼ିତର ସାକ୍ଷାତ ପାଇଁ ଯାଇଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି (ଘରକୁ) ଫେରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ୱର୍ଗର ଫଳୋଦ୍ୟାନରେ ବିଚରଣ କରୁଥାଏ ।'' (ସହୀ ମସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୬୮)

### ୭୩. ଦୀନଦୃଃଖୀଙ୍କ ପାଖେ ପାଖେ ଈଶ୍ୱର ଥାଆନ୍ତି

ଯେଉଁଦିନ ସମୟେ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବେ, ସେଦିନ ମହାମହିମ ଅଲ୍ଲାହ ମଣିଷକୁ ପଚାରିବେ—''ହେ ଆଦମଙ୍କ ସନ୍ତାନ ! ମୁଁ ଅସୁସ୍ଥ ଥିଲି; କିନ୍ତୁ ତୁ ମୋ ସହିତ ସାକ୍ଷାତ କଲୁ ନାହିଁ ?'' ସେ କହିବ—''ହେ ପୁଭୁ ! ମୁଁ ଆପଣଙ୍କ ସହ କିପରି ସାକ୍ଷାତ କରିପାରିବି ? ଆପଣ ତ ସାରାଜଗତର ପାଳନକର୍ତ୍ତା ।'' ତା'ପରେ ଅଲ୍ଲାହ ତାକୁ ପଚାରିବେ—''କ'ଣ ତୁ ଏହା ଜାଣିନଥିଲୁ ଯେ ମୋର ଅମୁକ ଭକ୍ତ ଅସୁସ୍ଥ ଥିଲା ? କିନ୍ତୁ ତୁ ତା' ସହ ସାକ୍ଷାତ କଲୁ ନାହିଁ । ଯଦି ତୁ ତା' ସହ ଦେଖା କରିଥାଆନ୍ତୁ, ତେବେ ମୋତେ ତା' ନିକଟରେ ପାଇଥାଆନ୍ତୁ ।''

''ହେ ଆଦମପୁତ୍ର ! ମୁଁ ତୋତେ ଖାଇବାକୁ ମାଗିଥିଲି; କିନ୍ତୁ ତୁ ମୋତେ ଖାଇବାକୁ ଦେଲୁନାହିଁ ।'' ସେ ବ୍ୟକ୍ତି କହିବ—''ହେ ପ୍ରଭୁ ! ମୁଁ ଭଲା ଆପଣଙ୍କୁ କିପରି ଖାଇବାକୁ ଦେଇପାରିବି ? ଆପଣ ଯେ ସାରା ଜଗତର ପାଳନକର୍ତ୍ତା ?'' ସେ କହିବେ—''ତୁ କ'ଣ ଏହା ଜାଣିନଥିଲୁ ଯେ ମୋର ଅମୁକ ଭକ୍ତ ତୋତେ ଖାଇବାକୁ ମାଗିଥିଲା ? କିନ୍ତୁ ତୁ ତାକୁ ଖୁଆଇଲୁ ନାହିଁ । କ'ଣ ତୁ ଏହା ଜାଣି ନଥିଲୁ ଯେ, ଯଦି ତୁ ତାକୁ ଖାଇବାକୁ ଦେଇଥାଆନ୍ତୁ, ତେବେ ମୋତେ ତା' ପାଖରେ ପାଇଥାଆନ୍ତୁ ?''

''ହେ ଆଦମପୁତ୍ର ! ମୁଁ ତୋତେ ପାଣି ମାଗିଥିଲି, କିନ୍ତୁ ତୁ ମୋତେ ଦେଲୁ ନାହିଁ ।'' ସେ କହିବ—''ହେ ପ୍ରଭୁ, ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ କିପରି ପାଣି ଦେଇଥାଆନ୍ତି ? ଆପଣ ଯେ ସାରାଜଗତର ପାଳନକର୍ତ୍ତା ?'' ତା'ପରେ ପ୍ରଭୁ କହିବେ—''ମୋର ଅମୁକ ଭକ୍ତ ତୋତେ ପାଣି ମାଗିଥିଲା, କିନ୍ତୁ ତାକୁ ଦେଲୁ ନାହିଁ । ଯଦି ତୁ ତାକୁ ପାଣି ଦେଇଥାଆନ୍ତୁ, ତେବେ ମୋତେ ତା' ନିକଟରେ ପାଇଥାଆନ୍ତୁ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହି ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୬୯)

### ୭୪.ଅଲ୍ଲାହ ଦୟାମୟ ଏବଂ ଦୟା ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି

''ଅଲାହ ଦୟାମୟ ଏବଂ ସେ ଦୟା ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହ୍ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୯୩)

#### ୭୫. ସର୍ବୋଉମ ବ୍ୟକ୍ତି

''ତୂମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସେହିମାନେ ସବୁଠାରୁ ଭଲ, ଯେଉଁମାନଙ୍କର ବ୍ୟବହାର ଓ ଚରିତ୍ର ସବୁଠାରୁ ଭଲ ।

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୬)

# ୭୬. ପରିଚିତ ଓ ଅପରିଚିତକୁ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାଅ

''ଗରିବମାନଙ୍କୁ ଭୋଜନ ଦିଅ ଏବଂ ପରିଚିତ ଓ ଅପରିଚିତ ଉଭୟଙ୍କୁ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାଅ (ଇସ୍ଲାମର ଶୁଭେଚ୍ଛା ହେଉଚ୍ଛି 'ଅସ୍–ସଲାମୁ ଆଲୈକୁମ୍' ଅର୍ଥାତ୍, ଆପଣଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ ହେଉ) ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୧)

### ୭୭. ପ୍ରଥମେ ତୃମେ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାଅ

''ଯେଉଁମାନେ (ଅନ୍ୟକୁ) ପ୍ରଥମେ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାନ୍ତି, ସେମାନେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ସାନ୍ୱିଧ ଲାଭ କରନ୍ତି ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୫୧୭୮)

### ୭୮.ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କୁ ସମ୍ମାନ କର

''ଯିଏ ଆମ ସାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା ନ କରେ ଏବଂ ଆମ ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କୁ ସମ୍ମାନ ନ କରେ, ସେ ଆମ ମଧ୍ୟରୁ ନୁହେଁ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୧୯)

### ୭୯. ନିମନ୍ତଣ ସ୍ୱୀକାର କର

''କ୍ରୀତଦାସମାନଙ୍କୁ ମୁକ୍ତ କର ଏବଂ (ଅନ୍ୟର) ନିମନ୍ତ୍ରଣ ସ୍ୱୀକାର କର ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୮୫)

# ୮୦. ଚରିତ୍ରବାନ ବ୍ୟକ୍ତିର ମର୍ଯ୍ୟାଦା

''ଜଣେ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ଉତ୍ତମ ଚରିତ୍ର ବଳରେ ରାତିରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଥିବା ଏବଂ ଦିନରେ ଉପବାସ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ହାସଲ କରିବ ।'' (ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୭୮୦)

# ୮୧. ପଦମର୍ଯ୍ୟାଦା ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ୟବହାର କର

''ଲୋକମାନଙ୍କ ସହିତ ସେମାନଙ୍କ ପଦମର୍ଯ୍ୟାଦା ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ୟବହାର କର ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୮୨୪)

### ୮୨. ରଣୀ ପ୍ରତି ଉଦାର ହୁଅ

ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଲୋକଙ୍କୁ ଟଙ୍କା କରଚ୍ଚ ଦିଏ ଏବଂ ସେ ନିଜ କର୍ମଚାରୀଙ୍କୁ କହେ—''ଯଦି ରଣୀ ଗରିବ ଥାଏ, ତା' ରଣ କ୍ଷମା କରିଦିଅ, ଯାହାଫଳରେ ହୁଏତ ଅଲ୍ଲାହ ଆମକୁ କ୍ଷମା କରିଦେବେ ।'' ସୁତରାଂ ତା' ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଯେତେବେଳେ ସେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହ ସାକ୍ଷାତ କଲା, ଅଲ୍ଲାହ ତାକୁ କ୍ଷମା କରିଦେଲେ ।

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୮୭)

# ୮୩. ଉପହାରର ପ୍ରତିଦାନ ଦିଅ

''ଯଦି କାହାରିକୁ ଉପହାର ସ୍ୱରୂପ କିଛି ଦିଆଯାଏ, ତେବେ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥିଲେ ସେ ତାର ପ୍ରତିବଦଳ ଦେବା ଉଚିତ । ଯଦି ସେ ଅସମର୍ଥ, ତେବେ ସେ ଏଥିପାଇଁ ଦାତାର ପ୍ରଶଂସା କରିବା ଉଚିତ । ଯିଏ ଉପହାର-ଦାତାର ପ୍ରଶଂସା କରେ, ସେ ତାକୁ ଧନ୍ୟବାଦ ଦିଏ ଏବଂ ଯିଏ ଉପହାରକୁ ଗୁପ୍ତ ରଖେ, ସେ ତା' ପ୍ରତି ଅକୃତଜ୍କତା ପ୍ରକାଶ କରେ ।'' (ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୭୯୫)

# ୮୪. ନିର୍ଯ୍ୟାତିତମାନଙ୍କର ସହାୟତା କର

''ନିର୍ଯ୍ୟାତିତମାନଙ୍କର ସହାୟତା କର ଏବଂ ପଥହରାମାନଙ୍କୁ ବାଟ ଦେଖାଅ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୭୯୯)

### ୮୫. ନ୍ୟାୟରେ ଥିଲେ ସୁଦ୍ଧା କଳହ ଏଡ଼ାଇଦିଅ

''ମୁଁ ସ୍ୱର୍ଗର ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଘରଟିଏ ଦେବାର ଦାୟିତ୍ୱ ନେଉଛି ଯିଏ ନ୍ୟାୟରେ ଥାଇ ସୁଦ୍ଧା କଳହ ଏଡ଼ାଇ ଦିଏ । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ସ୍ୱର୍ଗର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ଘରଟିଏ ଦେବାର ଦାୟିତ୍ୱ ନେଉଛି ଯିଏ ପରିହାସରେ ମଧ୍ୟ ମିଛ କହେନାହିଁ ଏବଂ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ସ୍ୱର୍ଗର ଉପରିଭାଗରେ ଘରଟିଏ ଦେବାର ଦାୟିତ୍ୱ ନେଉଛି ଯିଏ ଭଲରୂପେ ନିଜ ଚରିତ୍ରର ନିର୍ମାଣ କରେ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୭୮୨)

### ୮୬. ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ଦୟା କର, ତୁମ ପ୍ରତି ଦୟା କରାଯିବ

''ଯିଏ ଲୋକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା ନ କରେ, ଅଲ୍ଲାହ ତା' ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ଦୟା କରିବେ ନାହିଁ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୨୨)

# ୮୭.କାହାରି ସମ୍ମାନ କ୍ଷୂର୍ତ୍ତ କର ନାହିଁ

''ଯିଏ ନିଜ ଭାଇର ସମ୍ମାନ ରକ୍ଷା କରେ, ଅଲ୍ଲାହ ତାକୁ ପୁନରୁତ୍ଥାନ ଦିନ ନର୍କାଗ୍ନିରୁ ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିବେ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୩୧)

### ୮୮. ପରନିନ୍ଦା କରନାହିଁ

ଇଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—''ହେ ଇଶ୍ୱରଦୂତ ! ପରନିନ୍ଦା କ'ଶ ?'' ସେ କହିଲେ—''ନିଜ ଭାଇ ବିଷୟରେ ଏଭଳି କଥା କହିବା ଯାହା ସେ ପସନ୍ଦ କରେନାହିଁ ।'' ପ୍ରଶ୍ନ ହେଲା—''ମୁଁ ତା' ବିଷୟରେ ଯାହା କହେ ଯଦି ତାହା ସତ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ?'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ଯଦି ତାହା ସତ୍ୟ, ତେବେ ଡୁମେ ତା'ର ନିନ୍ଦା କରୁଛ ଆଉ ଯଦି ଏହା ସତ ନୁହେଁ, ତେବେ ଡୁମେ ତା' ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କଲ ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୩୪)

### ୮୯. ଈର୍ଷା ପୃଶ୍ୟକୁ ଖାଇଯାଏ

''ଈର୍ଷା କରନାହିଁ, କାରଣ ଈର୍ଷା ପୁଣ୍ୟକୁ ଏମିତି ଖାଇଯାଏ ଯେମିତି ନିଆଁ ଜାଳେଶୀ ବା ଘାସକୁ ଖାଇଯାଏ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଶୀ-୪୮୮୫)

### ୯୦. ମିଛ କହିବା ଏକ ବିଶ୍ୱାସଘାତକତା

''ତୂମେ ତୁମ ଭାଇକୁ କିଛି କୁହ ଏବଂ ସେ ତାକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରେ, କିନ୍ତୁ ତୁମେ ତାକୁ ନିରାଟ ମିଛକଥା କହୁଥାଅ । ଏହା (ତା' ପ୍ରତି) ଘୋର ବିଶ୍ୱାସଘାତକତା ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୯୫୩)

# ୯୧. ଶାନ୍ତି ସ୍ଥାପନ ପାଇଁ କୃହାଯାଇଥିବା ମିଛ, ମିଛ ନୃହେଁ

''ଯିଏ ଲୋକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ (କିଛି ମିଛ କହି) ଶାନ୍ତି ସ୍ଥାପନ କରେ, ସେ ମିଥ୍ୟାବାଦୀ ନୁହେଁ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୩୮)

# ୯୨. ଶାନ୍ତି ସ୍ଥାପନ ଏକ ମହାପୁଣ୍ୟ

''ମୁଁ ତୂମମାନଙ୍କୁ ଉପବାସ, ପ୍ରାର୍ଥନା ଏବଂ ଦାନ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଶ୍ରେଷ କର୍ମ ବିଷୟରେ କହିବି କି ?'' ଲୋକମାନେ ଉଉର ଦେଲେ—''କୁହନ୍ତୁ, ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ l'' ସେ କହିଲେ—''ଲୋକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମିଳାମିଶା କରିଦେବା l'' (ଅବ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୯୦୧)

#### ୯୩. ଡିନୋଟି ଯାଗାରେ ମିଛ କହିବା ଶାସ୍ତ୍ରସମ୍ମତ

''ଡିନୋଟି ସ୍ଥାନ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ସ୍ଥାନରେ ମିଥ୍ୟା କହିବା ବୈଧ ନୁହେଁ— ନିଜ ପତ୍ନୀକୁ ଖୁସି କରିବା ପାଇଁ କିଛିଟା ମିଛ କହିବା, ଯୁଦ୍ଧ ସମୟରେ ମିଥ୍ୟା କହିବା ଏବଂ ଲୋକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ (ବିବାଦର ମୀମାଂଶା କରି) ଶାନ୍ତି ସ୍ଥାପନ କରିବାପାଇଁ ମିଥ୍ୟା କହିବା ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୩୯)

# ୯୪. ଅନ୍ୟକୁ କ୍ଷମା କର

ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ଜଣେ ଭୃତ୍ୟକୁ କେତେଥର କ୍ଷମା କରାଯିବା ଉଚିତ ? ଈଶ୍ୱରଦୂତ ନୀରବ ରହିଲେ । ତା'ପରେ ସେ ପୁଣି ପ୍ରଶ୍ନ କଲା—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ଜଣେ ଭୃତ୍ୟକୁ କେତେ ଥର କ୍ଷମା କରିବା ଉଚିତ ।'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ପ୍ରତିଦିନ ସତୁରି ଥର ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୪୯)

### ୯୫. କୃତଜ୍ଜ ହୁଅ

''ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ମଣିଷମାନଙ୍କ ପ୍ରତି କୃତଜ୍ଞ ନୂହେଁ, ସେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ କୃତଜ୍ଞ ନୂହେଁ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୫୪)

# ୯୬. ଭଲକର୍ମ ଛୋଟ ହେଲେ ବି ମହତ୍ୱପୂର୍ତ୍ତ

''ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯାଉଥିବା ସମୟରେ ବାଟରେ କଣ୍ଟା ପଡ଼ିଥିବା ଦେଖି ତାକୁ ଉଠାଇଦେଲା, ଅଲ୍ଲାହ ତା' ପ୍ରତି ପ୍ରସନ୍ନ ହେଲେ ଏବଂ ତା' ଦୋଷ କ୍ଷମା କରିଦେଲେ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୫୮)

### ୯୭. ରାୟାର ଅଧିକାର

''ସାବଧାନ ହୁଅ ! ରାଞା ଉପରେ ବସ ନାହିଁ ।'' ଲୋକମାନେ କହିଲେ—''ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଧର୍ମଦୂତ ! ଆମେ ରାଞାରେ ନ ବସି ରହିପାରିବୁ ନାହିଁ । ସେଠାରେ ଆମେ ବସି କଥାବାର୍ତ୍ତା କରୁ ।'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ଯଦି ତୁମେ ରାଞାରେ ବସିବାକୁ ଚାହଁ, ତେବେ ତାକୁ ତା'ର ଅଧିକାର ଦିଅ ।'' ସେମାନେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ରାଞାର ଅଧିକାର କ'ଣ ?'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ଦୃଷ୍ଟି ତଳକୁ ରଖିବା, ଅନ୍ୟକୁ କଷ୍ଟ ନ ଦେବା, ଶୁଭେଚ୍ଛାର ପ୍ରତିଶୁଭେଚ୍ଛା ଜଣାଇବା, ସତ୍ ଉପଦେଶ ଦେବା ଏବଂ କୁକର୍ମରୁ ଅନ୍ୟକୁ ନିବୃତ୍ତ ରଖିବା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୪୮)

### ୯୮. ବିନମ୍ର ହୃଅ

''ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଖରେ ବିନମ୍ରତା ନାହିଁ, ତା' ପାଖରେ କୌଣସି ଭଲଗୁଣ ନାହିଁ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୫୯୨)

# ୯୯. ଜୀବଜନ୍ତୁଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା କର

''ଜଣେ ସ୍ତୀଲୋକକୁ ଏଥିପାଇଁ ଦକ୍ତିତ କରାଗଲା ଯେ ସେ ଗୋଟିଏ ବିରାଡ଼ିକୁ ବାନ୍ଧି ରଖିଥିବାରୁ ତା'ର ମୃତ୍ୟୁ ହୋଇଗଲା । ସେ ବିରାଡ଼ିଟିକୁ ଖାଇବା ପିଇବାକୁ ଦେଇ ନଥିଲା କିୟା ଖାଦ୍ୟ ଆହରଣ ପାଇଁ ତାକୁ ବାହାରକୁ ମଧ୍ୟ ଛାଡ଼ି ନଥିଲା । ଏହି କାରଣ ଯୋଗୁଁ ସେହି ସ୍ତୀଲୋକ ଜଣକ ନର୍କଗାମୀ ହେଲା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୮୯)

### ୧୦୦. ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରାଣୀର ସେବାରେ ପୁଣ୍ୟ ମିଳେ

''ବାଟରେ ଯାଉଥିବା ସମୟରେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ପ୍ରବଳ ଶୋଷ ହେଲା ଏବଂ ସେ ଗୋଟିଏ କୂଅ ଭିତରେ ପଶି ପାଣି ପିଇଲା । ପାଣି ପିଇସାରି ବାହାରିବା ପରେ ସେ ଦେଖିଲା ଯେ ଗୋଟିଏ କୁକୁର ପ୍ରବଳ ଶୋଷରେ ବିକଳ ହୋଇ ମାଟିକାଦୁଅ ଖାଇଯାଉଛି । ଲୋକଟି ମନକୁ ମନ କହିଲା—'ଏଇ କୁକୁରଟି ଠିକ୍ ସେଇଭଳି କଷ୍ଟ ଭୋଗୁଛି, ଯେମିତି କିଛି ସମୟ ପୂର୍ବେ ମୁଁ ଭୋଗୁଥିଲି ।' ସୁତରାଂ ସେ ପୁଣି କୂଅ ଭିତରେ ପଶିଲା, ନିଜ ଜୋତାରେ ପାଣି ଭର୍ତ୍ତି କରି ତାକୁ ପାଟିରେ କାମୁଡ଼ି ଧରି କୂଅରୁ ବାହାରି ଆସିଲା । ତା'ପରେ ସେ ତୃଷାର୍ତ୍ତ କୁକୁରଟିକୁ ପାଣି ପିଆଇଲା । ଅଲ୍ଲାହ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିଟିର ଏହି କର୍ମ ଯୋଗୁଁ ଅତି ପ୍ରସନ୍ନ ହେଲେ ଏବଂ ତା'ର ସବୁ ପାପ କ୍ଷମା କରିଦେଲେ । (ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କଠାରୁ) ଏହା ଶୁଣି ଉପସ୍ଥିତ ଲୋକମାନେ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! କ'ଣ ପଶୁମାନଙ୍କର ସେବା କଲେ ମଧ୍ୟ ଆମକୁ ପୁଣ୍ୟ ମିଳିବ ?'' ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉଉର ଦେଲେ—''ହଁ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରାଣୀର ସେବାରେ ପୁଣ୍ୟ ମିଳେ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୩ୟ ଖଣ୍ଟ, ବାଣୀ-୫୫୧)

# ୧୦୧.କୁକୁର ପ୍ରତି ଦୟା ମଧ୍ୟ ପୁଣ୍ୟକାର୍ଯ୍ୟ

''ଥରେ ତୃଷାର୍ତ୍ତ କୁକୁରଟିଏ ଗୋଟିଏ କୂଅ ଚାରିପଟେ ବୁଲୁଥିଲା ଏବଂ ଶୋଷ ଯୋଗୁଁ ପ୍ରାୟ ମରିବାକୁ ବସିଥିଲା । ଜଣେ ଇସ୍ରାଇଲି ଦେହଜୀବୀ ଏହା ଦେଖିଲା ଏବଂ ନିଜ ଜୋତା ବାହାର କରି ସେଥିରେ ତାକୁ ପାଣି ଆଣି ପିଆଇଲା । ତେଣୁ ଅଲ୍ଲାହ ତା'ର ସେହି ସତ୍କର୍ମ ପାଇଁ ତାକୁ କ୍ଷମା କରିଦେଲେ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୭୩)

# ୧୦୨. ବୃକ୍ଷରୋପଣ ଏକ ମହତ କାର୍ଯ୍ୟ

''ଯଦି ଜଣେ ମୁସଲମାନ ବୃକ୍ଷରୋପଣ କରେ କିୟା ଶସ୍ୟ ବୁଣେ ଏବଂ ତହଁରୁ କୌଣସି ପଶୁପକ୍ଷୀ ବା ମଣିଷ ଖାଦ୍ୟ ପାଆନ୍ତି, ତେବେ ତା'ର ଏହି କର୍ମ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ 'ଦାନ' ରୂପେ ବିବେଚିତ ହୁଏ ।'' (ସହୀ ବ୍ୟାରୀ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୧୩)

### ୧୦୩. ଦୟାଶୀଳ ହୁଅ

ଜଣେ ବେଦୂଇନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ମସ୍କିଦ ମଧ୍ୟରେ ପରିସ୍ରା କରିଦେଲା । ଲୋକମାନେ ତାକୁ ମାରିବା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟତ ହେଲେ । ତେଣୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ତାକୁ ପରିସ୍ରା କରିବାକୁ ଦିଅ ।'' ତା'ପରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ବାଲ୍ଟିଏ ପାଣି ମଗାଇ ସେହି ପରିସ୍ରା ସ୍ଥାନକୁ ଧୋଇଦେଲେ । (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୪)

### ୧୦୪.ଦୋ'ମୁହାଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଅତି ଜଘଣ୍ୟ

''ପୁନରୁତ୍ଥାନ ଦିନ ଦୋ'ମୁହାଁ ଲୋକମାନେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସବୁଠାରୁ ଜଘଣ୍ୟ ଲୋକ ହେବେ, ଯେଉଁମାନଙ୍କର କିଛି ଲୋକଙ୍କ ପାଖରେ ଗୋଟାଏ ଚେହେରା ଏବଂ ଆଉ କିଛି ଲୋକଙ୍କ ପାଖରେ ଆଉ ଗୋଟିଏ ଚେହେରା ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୪)

#### ୧୦୫. କପଟୀର ଲକ୍ଷଣ

''ଜଣେ କପଟୀର ତିନୋଟି ଲକ୍ଷଣ ଥାଏ—କଥା କହିଲେ ସେ ମିଛ କହେ, ବଚନ ଦେଲେ ତାକୁ ଭାଙ୍ଗିଦିଏ ଏବଂ ଯଦି ତୁମେ ତା' ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ କର, ସେ ବିଶ୍ୱାସଘାତକତା କରେ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୩୨)

# ୧୦୬. ଶକ୍ତିମାନ ସେହି ଯିଏ କ୍ରୋଧ ନିୟୟଣ କରିପାରେ

''ଭଲ କୁଞି କରୁଥିବା ଲୋକ ଶକ୍ତିମାନ ନୁହେଁ; ବରଂ ଶକ୍ତିମାନ ହେଉଛି ସେହି, ଯିଏ କ୍ରୋଧ ସମୟରେ ନିଜକୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରିପାରେ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୦୯)

# ୧୦୭. କାହା ପ୍ରତି ଅକାରଣରେ ସନ୍ଦେହ କରନାହିଁ

''ଶଂସୟ ପ୍ରତି ସାବଧାନ ! କାରଣ (ଅଯଥା) ସଦେହ ମିଛକାହାଣୀଠାରୁ ଆହୁରି ଖରାପ l ଅନ୍ୟର ଦୋଷ ଅନ୍ୱେଷଣ କରନାହିଁ, ପରୟରର ଗୁପ୍ତକଥା ଜାଣିବାର ପ୍ରୟାସ କରନାହିଁ, ଅଶ୍ଳୀଳ କର୍ମ କରନାହିଁ, ପରୟର ପ୍ରତି ଈର୍ଷା କରନାହିଁ ବା ପରୟରକୁ ଘୃଣା କରନାହିଁ ଏବଂ ନିଜ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ କଥାବାର୍ତ୍ତା ବନ୍ଦ କରନାହିଁ । ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଭକ୍ତ, ଭାଇ ଭାଇ ହୋଇ ରୁହ । (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୯୨)

### ୧୦୮. କଳହ କର ନାହିଁ

''କଳହପ୍ରିୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଅତି ଜଘଣ୍ୟ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୯୮)

# ୧୦୯.ଉପବାସର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କେବଳ ଖାଦ୍ୟତ୍ୟାଗ ନୁହେଁ

''ଯିଏ ମିଥ୍ୟା ବଚନ କହିବା, କୁକର୍ମ କରିବା ଏବଂ ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ଖରାପ ଭାଷା ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ନ ଛାଡ଼େ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ତାର (ଉପବାସରେ) ଖାଦ୍ୟ, ପାନୀୟ ଛାଡ଼ିଦେବାର କୌଣସି ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୩)

# ୧୧୦.ଅହଂକାରୀ ବୈକୃଣ୍ଠକୁ ଯିବ ନାହିଁ

''ଯାହା ମନରେ ଗୋଟିଏ ସୋରିଷ ଓଜନର ଅହଂକାର ଥିବ, ସେ ବୈକୁଣ୍ଠରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ ଏବଂ ଯାହା ମନରେ ଗୋଟିଏ ସୋରିଷ ଓଜନର ବିଶ୍ୱାସ ଥିବ, ସେ (ନର୍କ) ଅଗ୍ନିରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୯୮)

# ୧୧୧. ଚୁଗୁଲିଆ ବୈକ୍ଷୁକ୍ ଯିବନାହିଁ

''ଚୁଗୁଲିଆ ବ୍ୟକ୍ତି ବୈକୁଣ୍ଠରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ ।'' (ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୨୬)

# ୧୧୨. ସତକର୍ମ ଅସତ୍କର୍ମର କୁପ୍ରଭାବକୁ ନଷ କରିଦିଏ

''ତୂମେ ଯେଉଁଠାରେ ଥାଅ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି ଭୟ ରଖ ଏବଂ କୌଣସି ଅସତ୍କର୍ମ କରିଦେବା ପରେ ଏହାକୁ ଦୂରୀଭୂତ କରିବା ପାଇଁ କୌଣସି ଭଲକର୍ମ କରିନିଅ ଏବଂ ଲୋକଙ୍କ ସହିତ ଭଲ ବ୍ୟବହାର କର ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୮୭)

# ୧୧୩. ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଦୁଃଖ କଷ ଘେରିରହିଛି

''ସ୍ୱର୍ଗକୁ (ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର) ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ଘେରିରହିଛି ଏବଂ ନର୍କକୁ ଘେରି ରହିଛି କାମନା ।'' (ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବାକୁ ହେଲେ ଅନେକ ଇଚ୍ଛାବିରୁଦ୍ଧ ଓ ଅପ୍ରିୟ କର୍ମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ; କିନ୍ତୁ ନର୍କକୁ ଯିବାପାଇଁ ହେଲେ କେବଳ ଇଚ୍ଛାଗୁଡ଼ିକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଦେବା ହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ ।) (ତିରମିଳୀ, ବାଣୀ-୨୫୫୯)

(ଜଣ୍ଟାଜୀ, ବାଣୀ-୨୫୫୯)

# ୧୧୪.କ୍ଷମା କଲେ ସମ୍ମାନ ବଢ଼େ, ବିନମ୍ର ହେଲେ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ବଢ଼େ

''ଦାନ କଲେ ଧନ କମିଯାଏ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟକୁ କ୍ଷମା ଦେଲେ ଅଲ୍ଲାହ ମଶିଷର ସମ୍ମାନ ବୃଦ୍ଧି କରନ୍ତି ଏବଂ ଯିଏ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପାଇଁ ବିନମ୍ର ହୁଏ, ଅଲ୍ଲାହ ତାର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ବୃଦ୍ଧି କରନ୍ତି ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୨୯)

### ୧୧୫. ସର୍ବୋଉମ ବ୍ୟକ୍ତି

''ତୂମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସବୁଠାରୁ ଭଲ ମଣିଷ ହେଉଛି ସେଇ, ଯାହାଠାରୁ (ସର୍ବଦା) ଭଲ ଆଶା କରାଯାଏ ଏବଂ ଲୋକେ ତା' ଦୁଷ୍କର୍ମରୁ ନିରାପଦରେ ରୁହନ୍ତି ଏବଂ ସବୁଠାରୁ ମନ୍ଦବ୍ୟକ୍ତି ହେଉଛି ସେଇ, ଯାହାଠାରୁ କୌଣସି ଭଲ କଥା ଆଶା କରାଯାଏ ନାହିଁ ଏବଂ ଲୋକେ ତା' ଦୁଷ୍ଟତାରୁ ନିଜକୁ ସୁରକ୍ଷିତ ମନେ କରନ୍ତି ନାହିଁ ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୨୬୩)

# ୧୧୬. ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ସମୟର ଅପବ୍ୟବହାର କର ନାହିଁ

''ଅଧିକାଂଶ ଲୋକ ଦୁଇଟି ଅନୁଗ୍ରହର ଅପବ୍ୟୟ କରନ୍ତି—ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟର ଓ ସମୟର ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୦୪)

# ୧୧୭. ମୃତମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା କରନାହିଁ

''ମୃତମାନଙ୍କର ନିନ୍ଦା କର ନାହିଁ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଜୀବିତମାନଙ୍କୁ କଷ ହଏ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୮୨)

#### ୧୧୮.ପ୍ରେମ ପ୍ରକାଶ କର

''ଯଦି ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ତା' ଭାଇକୁ ପ୍ରେମ କରେ, ଏକଥା ସେ ତାକୁ ଜଣାଇ ଦେଉ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୯୨)

# ୧୧୯.ଧିର୍ଯ୍ୟର ପ୍ରତିଦାନ ସ୍ୱର୍ଗ

ମହାମହିମ ଅଲ୍ଲାହ କହିଛନ୍ତି—''ମୁଁ ଯାହାର ଦୃଷ୍ଟିଶକ୍ତି ଛିନ୍ନ କରେ ଏବଂ ସେ ଧିର୍ଯ୍ୟ ଧରି (ମୋ'ଠାରୁ) ପ୍ରତିଦାନର ଆଶା ରଖେ, ତେବେ ତାକୁ ସ୍ୱର୍ଗ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରତିଦାନ ଦେଇ ମୁଁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେବି ନାହିଁ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଶୀ-୨୪୦୧)

# ୧୨୦. ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ଈର୍ଷା କରନାହିଁ

''ନିଜ ଭାଇର ବିପଦରେ ଖୁସି ହୁଅ ନାହିଁ, କାରଣ ଅଲ୍ଲାହ ତା' ପ୍ରତି ଅନୁଗ୍ରହ କରନ୍ତି ଏବଂ ତୁମକୁ ପରୀକ୍ଷା କରନ୍ତି ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୫୦୬)

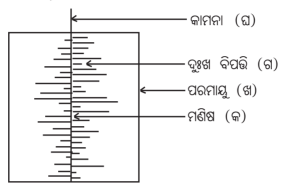
# ୧୨୧. ଦାନ କେଉଁଠାରୁ ଆରୟ କରିବ

''ହେ ଆଦମଙ୍କ ସନ୍ତାନ ! ଯାହା ତୁମ ପାଖରେ ବଳକା ରହିଯାଏ, ତାକୂ ଅନ୍ୟକୁ (ଦାନ) କରିଦେବା ହିଁ ତୁମ ପକ୍ଷରେ ମଙ୍ଗଳ ଏବଂ ତାକୁ ପାଖରେ ରଖିବା ତୁମ ପାଇଁ ଭଲ ନୁହେଁ । କିନ୍ତୁ ଯେତିକି ରଖିଲେ ଯଥେଷ୍ଟ ହେବ, ସେତିକି ରଖିଲେ କ୍ଷତି ନାହିଁ ଏବଂ ତୁମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରୁଥିବା ଲୋକଙ୍କଠାରୁ (ଦାନ ଦେବା) ଆରୟ କର । ଦେଉଥିବା ହାତ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିବା ହାତ ଅପେକ୍ଷା ଶ୍ରେୟୟର ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୩୪୩)

### ୧୨୨. କାମନାର ଅନ୍ତ ନାହିଁ

''ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆମ ପାଖରେ ଭୂମି ଉପରେ ଗୋଟିଏ ଚାରିକୋଣିଆ ଘର କାଟିଲେ ଏବଂ ଏହାର ମଝିରେ ଗୋଟିଏ ସରଳରେଖା ଟାଣିଲେ ଯାହାକି ସେହି ଚାରିକୋଣିଆ ଘରର ବାହାରକୁ ବାହାରି ଥିଲା । ମଝି ରେଖାର ଉଭୟ ପଟେ ସେ ବିଭିନ୍ନ (ଆକାରର) ରେଖାମାନ ଟାଣିଲେ (ପାୟ ଏହିପରି)—



ତା'ପରେ ସେ କହିଲେ ଏ ହେଉଛି ଆଦମଙ୍କର ସନ୍ତାନ (କ) ଏବଂ ଏହା ହେଉଛି ତାର ପରମାୟୁ (ଖ) ଯାହାକି ତାକୁ ଚାରିଆଡୁ ଘେରି ରହିଛି । ମଝିରେ ଥିବା ରେଖାଟି ମଣିଷ ଏବଂ ତା' ଉଭୟ ପଟେ ଥିବା ଛୋଟ ବଡ଼ ରେଖାଗୁଡ଼ିକ ତା' ଦୁଃଖ ବିପତ୍ତି (ଗ), ଯଦି ସେ ଗୋଟିକୁ ପାର କରିଯାଏ, ତେବେ ଅନ୍ୟଟି ତାକୁ ମାଡ଼ିବସେ । (ଘରର) ବାହାରକୁ ବାହାରିଥିବା ରେଖାଟି ହେଉଛି ମଣିଷର କାମନା (ଘ) (ଯାହାକି ତା'ର ପରମାୟୁଠାରୁ ଆଗକୁ ବଢ଼ି ରହିଛି) । (ତିରମିଙ୍ଗୀ, ବାଣୀ-୨୪୫୪)

# ୧୨୩. ନିର୍ଯ୍ୟାତିତମାନଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ପ୍ରତି ସାବଧାନ

''ନିର୍ଯ୍ୟାତିତ ମଣିଷମାନଙ୍କର ପ୍ରାର୍ଥନା ପ୍ରତି ସାବଧାନ, କାରଣ ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ନ ଥାଏ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୧୪)

#### ୧୨୪. କାଙ୍ଗାଳ କିଏ

ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଦିନେ ନିଜର ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ—''କହିଲ, କାଙ୍ଗାଳ କିଏ ?'' ଶିଷ୍ୟମାନେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ଯାହା ପାଖରେ ଟଙ୍କା ପଇସା ନାହିଁ, ସେହି କାଙ୍ଗାଳ ।'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ଆୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କାଙ୍ଗାଳ ସେହି, ଯିଏ ଅନ୍ତିମ ବିଚାରଦିନ ନମାଜ, ଉପବାସ, ଜକାତ (ଦାନ)ର ଭଞ୍ଜାର ନେଇ ଆସିଥିବ; କିନ୍ତୁ ଦୁନିଆରେ କାହାରିକୁ ଗାଳିଗୁଲଜ କରିଥିବ, କାହା ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କରିଥିବ, କାହାକୁ ମାଡ଼ିପଟ କରିଥିବ କିୟା କାହା ଧନ ଅନ୍ୟାୟରେ ଖାଇଯାଇଥିବ । ଯେତେବେଳେ ସେ ବିଚାରର ସନ୍ପୁଖୀନ ହେବ, ତା' ଦ୍ୱାରା ଅତ୍ୟାଚାରିତ ହୋଇଥିବା ଲୋକମାନେ ହାଜର ହେବେ ଏବଂ ଯାହାର ଯାହା କିଛି ଅଧିକାର ସିଦ୍ଧ ହେବ ତାର ଅର୍ଜିତ ପୁଖ୍ୟରୁ ସେମାନଙ୍କୁ (କ୍ଷତି ପୂରଣ) ଦେଇ ଦିଆଯିବ, ଏପରିକି ତାର ସବୁ ପୁଣ୍ୟ ସରିଯିବ, ତା'ପରେ ଦାବୀଦାରମାନଙ୍କ ପାପ ତା' ଉପରେ ଲଦି ଦିଆଯିବ ଏବଂ ତାକୁ ନର୍କରେ ଫିଙ୍ଗି ଦିଆଯିବ ।''

(ସହା ମୁସଲିମ, ୪ଥି ଖଞ, ବାଣୀ-୨୫୮୧)

# ୧୨୫. ଅନ୍ୟକୁ କୁକର୍ମରୁ ନିବୃତ୍ତ ରଖ

''ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ଯଦି (କୌଣସି) କୁକର୍ମ ହେଉଥିବାର ଦେଖେ, ତେବେ ସେ ତାହା ନିଜ ହାତରେ ବନ୍ଦ କରୁ । ଯଦି ହାତ ଦ୍ୱାରା ବନ୍ଦ କରିବାକୁ ସେ ସମର୍ଥ ନୁହେଁ, ତେବେ କଥା କହି ବନ୍ଦ କରୁ ଏବଂ ଯଦି କେହି ଏହା ମଧ୍ୟ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ନୁହେଁ, ତେବେ ଅନ୍ତତଃ ନିଜ ମନରେ ଏହାକୁ ଖରାପ ଭାବୁ ଏବଂ ଏହା ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ଦୁର୍ବଳଉମ (ଈଶ୍ୱର) ବିଶ୍ୱାସ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଶୀ-୨୧୭୨)

# ୧୨୬. ନ୍ୟାୟର କଥାଟିଏ କହିବା ଗୋଟିଏ ବଡ଼ ଜିହାଦ୍

''ଅତ୍ୟାଚାରୀ ଶାସକ ସନ୍ମୁଖରେ ନ୍ୟାୟର କଥାଟିଏ କହିବା ଗୋଟିଏ ବଡ଼ ଜିହାଦ୍ (ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପାଇଁ ସଂଘର୍ଷ) ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୧୭୪)

# ୧୨୭. ଅତ୍ୟାଚାରୀ ଓ ଅତ୍ୟାଚାରିତ, ଉଭୟଙ୍କୁ ରୋକ

ତୁମ ଭାଇ ଅତ୍ୟାଚାରୀ ହେଉ ବା ଅତ୍ୟାଚାରିତ, ତାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କର । ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ଯଦି ତା' ପ୍ରତି ଅତ୍ୟାଚାର ହୋଇଛି ତେବେ ତ ମୁଁ ତାକୁ (ନିଣ୍ଟୟ) ସାହାଯ୍ୟ କରିବି, କିନ୍ତୁ ଯଦି ସେ ଅତ୍ୟାଚାରୀ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ମୁଁ ତାକୁ କିପରି ସାହାଯ୍ୟ କରିବି ?'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ତାକୁ ଅନ୍ୟ ପ୍ରତି ଅତ୍ୟାଚାର କରିବାକୁ ନ ଦେବା । ଏହାହିଁ ତାକୁ ତୁମର ସାହାଯ୍ୟ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୪)

# ୧୨୮. ଅନ୍ୟର ଧନ-ଜୀବନ ଓ ମାନ-ସମ୍ମାନ ପ୍ରତି ସମ୍ମାନ କର

''ତୁମେମାନେ ପରୟ୍କରର ଧନ–ଜୀବନ ଓ ମାନ–ସମ୍ମାନର ପବିତ୍ରତା ପ୍ରତି ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବ ଯେପରି ଆଜିର ଏହି ଦିନ ଏବଂ ଏହି ସହର ପ୍ରତି ସମ୍ମାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରୁଅଛ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୧୫୯)

# ୧୨୯. ମୁସଲମାନ ବ୍ୟଭିଚାର କରିବା ସମୟରେ ମୁସଲମାନ ନଥାଏ

''ଜଣେ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ଅବୈଧ ଯୌନ ସଙ୍ଗମ କରୁଥିବା ସମୟରେ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ (ମୁସଲମାନ) ନଥାଏ ଏବଂ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଚୋରି କରୁଥିବା ସମୟରେ ମୁସଲମାନ ନଥାଏ ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୮୩)

# ୧୩୦. ଶାସକମାନେ କ୍ଷମତାର ଦୂରୁପଯୋଗ କରନ୍ତୁ ନାହିଁ

"ଯଦି ଅଲ୍ଲାହ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ କିଛି ଲୋକଙ୍କୁ ଶାସନ କରିବାର କ୍ଷମତା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ଏବଂ ସେ ସେମାନଙ୍କର ଉଚିତ ଦେଖାଶୁଣା ନ କରେ (ଅର୍ଥାତ୍ ନ୍ୟାୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ଶାସନ ନ କରେ) ତେବେ ସେ ସ୍ୱର୍ଗର ସୁଗନ୍ଧ ମଧ୍ୟ ପାଇବ ନାହିଁ।"

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୪)

# ୧୩୧.କେହି ନ୍ୟାୟ ନ କରୁ, ତୁମେ ନ୍ୟାୟ କର

''ପ୍ରତି କଥାରେ ହଁ ମାରିବା ଲୋକଙ୍କ ପରି ହୁଅନାହିଁ, ଯେଉଁମାନେ କୁହନ୍ତି—'ଯଦି ଲୋକେ ଭଲ ହେବେ ତେବେ ଆମେ ଭଲ ହେବା ଏବଂ ଯଦି ସେମାନେ ଅତ୍ୟାଚାର କରିବେ ତେବେ ଆମେ ମଧ୍ୟ କରିବା ।' ବରଂ ନିଜ ମନକୁ ସ୍ଥିର କର । ଯଦି ଲୋକେ ଭଲ ହୁଅନ୍ତି ତୁମେ ଭଲ (ବ୍ୟବହାର) କର ଏବଂ ଯଦି ସେମାନେ ଖରାପ ହୁଅନ୍ତି, ତେବେ ତୁମେ ଅନ୍ୟାୟ କରନାହିଁ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୦୭)

# ୧୩୨. ମୃତ୍ୟୁ ପୂର୍ବରୁ ଦୋଷ କ୍ଷମା କରାଇନିଅ

''ଅଲ୍ଲାହ ସେହି ଭକ୍ତ ପ୍ରତି ଦୟା କରନ୍ତୁ, ଯିଏ ତା' ଭାଇର ଧନ ବା ସମ୍ମାନ ନଷ୍ଟ କରିବାର ଦୋଷ କରେ, (କିନ୍ତୁ) ତା'ପରେ ସେ ତା' ନିକଟକୁ ଆସି (ନିଜ ଦୋଷ ପାଇଁ) କ୍ଷମାଭିକ୍ଷା କରିନିଏ (ଅନ୍ତିମ ବିଚାରଦିନ ଏହି ଅଧିକାର) ଛିନ୍ନ ହେବା ପୂର୍ବରୁ, ଯେତେବେଳେ ତା' ପାଖରେ ଟଙ୍କା ଥିବ ନା ପଇସା, ସେତେବେଳେ ଯଦି ତା'ର କିଛି ପୁଣ୍ୟ ଥିବ, ତାହା କାଢ଼ି ନିଆଯିବ ଏବଂ ଯଦି ତା'ର ପୁଣ୍ୟ ନଥିବ, ତେବେ ତା' ଭାଇର ପାପ ତା' ଉପରେ ଲଦି ଦିଆଯିବ ।'' (ତିରମିକୀ, ବାଣୀ-୨୪୧୯)

# ୧୩୩. ମହାପ୍ରଳୟର ପୂର୍ବାଭାସ

''ମହାପ୍ରଳୟର ପୂର୍ବାଭାସ ମଧ୍ୟରେ ଏହା ମଧ୍ୟ ରହିଛି ଯେ, (୧) (ଶାସଞ୍ଜମାନଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ଫଳରେ) ଧର୍ମଜ୍ଞାନ ଲୋପ ପାଇଯିବ, (୨) ଅଜ୍ଞତାର ରାଜୁତି ହେବ, (୩) ମଦ୍ୟପାନ ଏକ ସାଧାରଣ କଥା ହେବ ଏବଂ (୪) ପ୍ରକାଶ୍ୟ ଭାବରେ ଅବୈଧ ଯୌନ ସଙ୍ଗମ ହେବ ।'' (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୦)

# ୧୩୪. କ୍ଷମତା ଅଯୋଗ୍ୟମାନଙ୍କ ହାତକୁ ଆସିବ

''ସେତେବେଳେ କ୍ଷମତା ଅସୋଗ୍ୟ ଲୋକମାନଙ୍କ ହାତକୁ ଆସେ, ପ୍ରଳୟର ପ୍ରତୀକ୍ଷା କର ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୬)

#### ୧୩୫. ଅତ୍ୟଧିକ ରକ୍ତପାତ ହେବ

''ମହାପ୍ରଳୟ ପୂର୍ବରୁ ଏମିତି ସମୟ ଆସିବ, ଯେତେବେଳେ ସତ୍-ଜ୍ଞାନ ଲୋପ ପାଇଯିବ ଏବଂ ଅଜ୍ଞତା ତାର ସ୍ଥାନ ଗ୍ରହଣ କରିବ ଏବଂ ବହୁଳ ଭାବରେ ରକ୍ତପାତ ହେବ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ହି ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୭୨)

### ୧୩୬. ହତ୍ୟାକାରୀ ହତ୍ୟାର କାରଣ ଜାଣି ନଥିବ

''ତାଙ୍କ ରାଣ ଯାହାଙ୍କ ହାତରେ ମୋ ଜୀବନ ରହିଛି, ଏମିତି ଏକ ସମୟ ନିଷ୍ଟୟ ଆସିବ ଯେତେବେଳେ ହତ୍ୟା କରିଥିବା ଲୋକ (ନିଜେ) ଜାଣିନଥିବ ଯେ ସେ କାହିଁକି ହତ୍ୟା କଲା ଏବଂ ହତ୍ୟା କରାଯାଇଥିବା ଲୋକଟି ମଧ୍ୟ ଜାଣିନଥିବ ଯେ ତାକୁ କାହିଁକି ହତ୍ୟା କରାଗଲା ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୯୦୮)

#### ୧୩୭. ନରହତ୍ୟା ମହାପାପ

''ମହାପାପଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ପାପ ହେଉଛି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହିତ ସହଭାଗିତା କରିବା, ନରହତ୍ୟା କରିବା, ପିତାମାତାଙ୍କୁ ଅବଜ୍ଞା କରିବା ଏବଂ ମିଥ୍ୟା ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୦)

# ୧୩୮.ଯୁଦ୍ଧରେ ଅଣସୈନିକଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରନାହିଁ

ଯୁଦ୍ଧ ସମୟରେ ଜଣେ ମହିଳା ନିହତ ହୋଇଯାଇଥିଲା ଏବଂ ଲୋକମାନେ (ତା' ଶବକୁ) ଘେରି ରହିଥିଲେ । ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ସେଠାରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେବାମାତ୍ରେ ସେମାନେ ସେଠାରୁ ହଟିଗଲେ । ଈଶ୍ୱରଦୂତ (ମୃତ ମହିଳାର ଶବ ଦେଖି) କହିଲେ—''ଯେଉଁମାନେ ଆମ ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ କଲେ, ଏହି ମହିଳାଟି ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରହି ଯୁଦ୍ଧ କରି ନଥିଲା ।'' ତା'ପରେ ସେ ଜଣେ ଲୋକକୁ କହିଲେ—''ଖାଲିଦ୍ ବିନ୍ ଓ୍ୱଲିଦ୍ଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଅ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ କୁହ ଯେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଧର୍ମଦୂତ ତୁମକୁ ଆଦେଶ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ତୁମେ ଶିଶୁ, ମହିଳା ବା ପଶୁଜଗୁଆଳୀମାନଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବ ନାହିଁ।''

# ୧୩୯. ଅକାରଣରେ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ ମାରିଦେବା ମଧ୍ୟ ଦୋଷାବହ

ଥରେ କୌଣସି ଜଣେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଗୋଟିଏ ଗଛମୂଳେ ବିଶ୍ରାମ ନେଉଥାଆନ୍ତି । ପିମ୍ପୁଡ଼ିଟିଏ ତାଙ୍କୁ କାମୁଡ଼ିଦେଲା । ତେଣୁ ସେ (ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ) ତାଙ୍କ ଜିନିଷପତ୍ର ସେଠାରୁ ଅନ୍ୟତ୍ର ଉଠାଇ ନେବାପାଇଁ ଏବଂ ପିମ୍ପୁଡ଼ିମାନଙ୍କ ବସାରେ ନିଆଁ ଲଗାଇ ଦେବାପାଇଁ ଆଦେଶ ଦେଲେ । (ତେଣୁ) ଅଲ୍ଲାହ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୈବବାଣୀ କଲେ—''ଗୋଟିଏ ପିମ୍ପୁଡ଼ିକୁ (ଯିଏ କାମୁଡ଼ି ଥିଲା) ପୋଡ଼ିଦେବା ଯଥେଷ ନ ଥିଲା କି ?'' (ସହୀ ବଖାରୀ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୩୬)

# ୧୪୦. ଉପାର୍ଜନରେ ସାଧ୍ର ପନ୍ଥା ଅବଲୟନ କର

''ସଂସାର ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିବାରେ ସାଧୁ ପନ୍ଥା ଅବଲୟନ କର, କାରଣ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ତାହା ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ, ଯାହା ପାଇଁ ତାକୂ ସୃଷ୍ଟି କରାଯାଇଛି ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୧୪୨)

### ୧୪୧. ସାଧୁ ବ୍ୟବସାୟୀ ସଫଳ ହେବେ

''ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବା ଦିନ କେବଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି ଭୟ ରଖୁଥିବା, ଧର୍ମନିଷ୍ପ ଭାବରେ ବ୍ୟବସାୟ କରୁଥିବା ଏବଂ ସତ କହୁଥିବା ବ୍ୟବସାୟୀମାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ (ବ୍ୟବସାୟୀ)ମାନେ ଭ୍ରଷ୍ଟାଚାରୀ ରୂପେ ଉଠିବେ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୧୪୬)

# ୧୪୨. ସଚ୍ଚୋଟ ବ୍ୟବସାୟୀ ଶହୀଦର ପଶ୍ୟ ଅର୍ଜନ କରିବ

''ଜଣେ ସାଧୁ ଓ ସଚ୍ଚୋଟ ମୁସଲମାନ ବ୍ୟବସାୟୀ ପୁନରୁତ୍ଥାନ ଦିନ ଶହୀଦମାନଙ୍କ ଗହଣରେ ଉଠିବ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୧୩୯)

# ୧୪୩. କଳାବଜାର ପାଇଁ ଦ୍ବ୍ୟ ଗଚ୍ଛିତ ରଖ ନାହିଁ

''କେବଳ ଜଣେ ପାପୀ ହିଁ (ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକୀୟ ଦ୍ରବ୍ୟଗୁଡ଼ିକୁ) ଲୁଚାଇ ଗଚ୍ଛିତ ରଖେ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୧୫୪)

# ୧୪୪. ବିକା-କିଣା ବେଳେ ଉଦାର ହୁଅ

''ଅଲ୍ଲାହ ସେହି ଦାସ ପ୍ରତି ଦୟା କରନ୍ତୁ, ଯିଏ ବିକିବା ସମୟରେ ଉଦାର ହୁଏ, କିଣିବା ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ଉଦାର ହୁଏ ଏବଂ ନିଜର ପ୍ରାପ୍ୟ ଆଦାୟ କରିବା ସମୟରେ କୋହଳ ମନୋଭାବ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରେ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୨୦୩)

### ୧୪୫. ଓଜନରେ ଟିକିଏ ଅଧିକା ଦିଅ

''ଯେତେବେଳେ ତୂମେ ଜିନିଷ ଓଜନ କର, (ଗ୍ରାହକକୁ ଓଜନରେ କିଛି) ଅଧିକ ଦିଅ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୨୨)

# ୧୪୬. ଉକ୍ଲୋଚ ଦିଅ ନାହିଁ ବା ନିଅ ନାହିଁ

''ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅଭିଶପ୍ତ ହେଉ ଯିଏ ଉକ୍ଲୋଚ ଦିଏ ଏବଂ ଯିଏ ଏହାକୁ ଗ୍ରହଣ କରେ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୩୧୩)

# ୧୪୭. ଅନ୍ୟକୁ ଠକ ନାହିଁ

''କାରବାରରେ ଠକୁଥିବା ଲୋକ ଆମ ମଧ୍ୟରୁ ନୁହେଁ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ–୨୨୨୪)

### ୧୪୮.କ୍ଷମତା ମାଗ ନାହିଁ

''ଶାସକ ହେବାର ଇଚ୍ଛା କରନାହିଁ । ଯଦି (ଡୁମେ ଏଥିପାଇଁ ଆଗ୍ରହୀ ଥାଅ ଏବଂ) ତୁମକୁ ଶାସନ କ୍ଷମତା ମିଳେ, ତେବେ ତୁମେ ଏଥିପାଇଁ (ସମ୍ପୂର୍ଷ) ଦାଯୀ ରହିବ । କିନ୍ତୁ ଯଦି ତୁମେ କ୍ଷମତା ନେବାକୁ ଚାହଁନାହିଁ, ଅଥଚ ତୁମକୁ କ୍ଷମତା ଦିଆଯାଏ, ତେବେ (ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା) ତୁମର ସହାୟତା କରାଯିବ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୧୯)

# ୧୪୯. ନ୍ୟାୟବନ୍ତ ବିଚାରପତିଙ୍କ ପାଇଁ ଦୁଇଟି ପୁଣ୍ୟ

''ସେତେବେଳେ ଜଣେ ବିଚାରପତି କୌଣସି (ବିଷୟରେ) ରାୟ ଦିଅନ୍ତି ଏବଂ ସେ ଉଚିତ ନ୍ୟାୟ ଦେବାପାଇଁ ଯଥାସାଧ୍ୟ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କର ବିଚାର ଠିକ୍ ହଏ, ତେବେ ତାଙ୍କ ପାଇଁ ଦଇଗୋଟି ପଣ୍ୟ ମିଳିବ ଏବଂ ଯଦି ସେ ଉଚିତ ନ୍ୟାୟ ଦେବାପାଇଁ ସାଧ୍ୟମତେ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଭୁଲ କରିଦିଅନ୍ତି ତେବେ ତାଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ପୁଣ୍ୟ ମିଳିବ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୩୧୪)

# ୧୫୦. ବିଚାରପତି କ୍ରୋଧ ସମୟରେ ରାୟ ନ ଦିଅନୁ

''କୌଣସି ବିଚାରପତି କ୍ରୋଧ ଅବସ୍ଥାରେ ଥିବା ସମୟରେ ରାୟ ନଦିଅନ୍ତୁ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୩୧୬)

### ୧୫୧. ଅନ୍ୟାୟର ପକ୍ଷ ସମର୍ଥନ କରନାହିଁ

''ଯିଏ କୌଣସି ବିବାଦରେ ଅନ୍ୟାୟର ପକ୍ଷ ସମର୍ଥନ କରେ, ତାହା ପ୍ରତ୍ୟାହାର ନ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର କୋପଦୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୩୨୦)

#### ୧୫୨. ମିଥ୍ୟା ସାକ୍ଷୀ ନର୍କ ଭୋଗ କରିଚ

''ମିଛ କହିଥିବା ସାକ୍ଷୀର ପାଦ ବିଚାରଦିନ (ନିଜ ସ୍ଥାନରୁ) ସେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଘୁଞ୍ଚିବ ନାହିଁ, ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଲ୍ଲାହ ତା' ପାଇଁ ନର୍କ ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ ବୋଲି ଘୋଷଣା ନ କରିଛନ୍ତି ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୩୭୩)

# ୧୫୩. ଗରିବ ରଣୀକୁ ମହଲତ ଦିଅ

''ଯଦି କେହି ଚାହୁଁଥାଏ ଯେ, ଅଲ୍ଲାହ ତାକୁ ନିଜ କୃପାର ଛାୟ। ତଳେ ସ୍ଥାନ ଦିଅନ୍ତୁ, ତେବେ ସେ ନିଃସ୍ୱ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ (ରଣ ଶୁଝିବାପାଇଁ) ମହଲତ ଦେଉ କିୟା ତା' ରଣ କ୍ଷମା କରିଦେଉ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୪୧୯)

#### ୧୫୪.ରଣ ପରିଶୋଧ କର

''ଜମାନତ ନେଇଥିବା ଜମାନତକାରୀ ଋଣ ପାଇଁ ଦାୟୀ ରହିବ ଏବଂ ଋଣ ଅବଶ୍ୟ ପରିଶୋଧ କରାଯିବ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୪୦୫)

### ୧୫୫. ରଣ ନ ଶୁଝିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖୁଥିବା ଲୋକ ଚୋର

''ଯଦି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ରଣ ନେବାବେଳେ ତାକୁ ପରିଶୋଧ ନ କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଖିଥାଏ, ସେ (ବିଚାର ଦିନ) ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହିତ ଜଣେ ଚୋର ରୂପେ ସାକ୍ଷାତ କରିବ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୪୧୦)

### ୧୫୬. ରଣ ମଣିଷକୁ ମିଛୁଆ କରିଦିଏ

''ହେ ଅଲ୍ଲାହ ! ପାପ ଏବଂ ରଣରୁ ମୁଁ ଆପଣଙ୍କର ଶରଣ ମାଗୁଛି ।'' କେହି ଜଣେ ତାଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ—''ଆପଣ ରଣରୁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଶରଣ (କାହିଁକି) ମାଗନ୍ତି ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ଯଦି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ରଣୀ ହୋଇଯାଏ, ସେ ମିଛକଥା କହେ, ରାଣ ନିୟମ କରେ ଆଉ ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଭାଙ୍ଗିଦିଏ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୮୭୯)

# ୧୫୭. ମଦ୍ୟପାନ ସବୁ କୃକର୍ମର ମୂଳ

''ମଦ୍ୟପାନ କରନାହିଁ । ଏହା ସବୁ କୁକର୍ମର ମୂଳ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୩୩୭୧)

# ୧୫୮. କୌଣସି ନିଶାଦ୍ୱ୍ୟ ସେବନ କରନାହିଁ

''ସବୁ ପ୍ରକାର ନିଶାଦ୍ରବ୍ୟ ନିଷିଦ୍ଧ ।'' (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୪୫)

# ୧୫୯. ମଦ୍ୟପ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ

''ମଦ୍ୟପ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ନାହିଁ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ–୩୩୭୬)

### ୧୬୦. ନିଶାଦ୍ରବ୍ୟ ଅଳ୍ପ ହେଲେ ବି ନିଷିଦ୍ଧ

''ଯାହାର ଅଧିକ ମାତ୍ରା ସେବନ କଲେ ନିଶା ଧରେ, ତା'ର କମ୍ ପରିମାଣ ମଧ୍ୟ ନିଷିଦ୍ଧ ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୩୬୭୯)

### ୧୬୧. ସୁଧ ନେବା ଓ ଦେବା ଉଭୟ ଅବୈଧ

''ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ସୁଧ ନେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଦେଉଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି, ଏହାର ସାକ୍ଷୀ ଏବଂ ଏହାର ଚୁକ୍ତିନାମା ଲେଖୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଅଭିଶାପ ଦେଇଛନ୍ତି ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୩୩୨୭)

# ୧୬୨.କନ୍ୟା ସନ୍ତାନଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରନାହିଁ

'ମହାମହିମ ଅଲ୍ଲାହ ମାତାଙ୍କର ଅବଜ୍ଞା କରିବା, କନ୍ୟାସନ୍ତାନକୁ ଜୀବନ୍ତ ପୋଡିଦେବା ଏବଂ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଥିବା ସତ୍ତ୍ୱେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର (ଅଧିକାର ଥିବା), ବୟୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଫେରୟ ନ କରିବା ଏବଂ (ଅନ୍ୟର ଅଧିକାରକୁ) ନିଜର ବୋଲି ଦାବୀ କରିବା ନିଷିଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି । ସେ ଡିନୋଟି କଥା ନାପସନ୍ଦ କରିଛନ୍ତି—ଅଦରକାରୀ କଥା କହିବା, ଅତ୍ୟଧିକ ପ୍ରଶ୍ମ ପଚାରିବା ଏବଂ ବଦ୍ୱର୍ଚ୍ଚ କାରିବା ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୭୧୫)

#### ୧୬୩. ସବୁ ମଣିଷ ସମାନ

''ଯଦି ଜଣେ ଭୃତ୍ୟ ତୁମମାନଙ୍କର ଶାସକ ରୂପେ ନିଯୁକ୍ତ ହୁଏ ଏବଂ ସେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥ ଅନୁଯାୟୀ ତୁମମାନଙ୍କର ବ୍ୟାପାର ପରିଚାଳନା କରେ, ତେବେ ତୁମେମାନେ ତା' କଥା ଶୁଣିବା ଉଚିତ ଏବଂ ତା' ଆଦେଶ ମାନିବା ଉଚିତ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ, ବାଣୀ-୧୮୩୮)

#### ୧୬୪.ରୋଗର ଚିକିହା କର

କେତେକ ବେଦୁଇନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ପଚାରିଲେ—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! କ'ଶ ଆମେ (ରୋଗର) ଚିକିସା କରାଇବା ? ସେ କହିଲେ—''ହଁ, ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଭକ୍ତଗଣ ! ପ୍ରତିକାର କର, କାରଣ ଅଲ୍ଲାହ ଏପରି କୌଣସି ରୋଗ ସୃଷ୍ଟି କରିନାହାନ୍ତି ଯାହାର ପ୍ରତିକାର ସୃଷ୍ଟି କରିନାହାନ୍ତି (ଅବଶ୍ୟ) ଗୋଟିଏ ରୋଗ ବ୍ୟତୀତ ।'' ସେମାନେ ପଚାରିଲେ—''ହେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ ! ସେଇଟି କ'ଶ ?'' ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥା ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୦୩୮)

## ୧୬୫. ଚିକିତ୍ସାରେ ଅବୈଧ ଉପାୟ ଅବଲୟନ କରନାହିଁ

''ଅଲ୍ଲାହ ରୋଗ ଏବଂ ରୋଗର ପ୍ରତିକାର ଉଭୟ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ରୋଗର ସେ ପ୍ରତିକାର ଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଚିକିସା କର; କିନ୍ତୁ ଏଥିପାଇଁ ଅବୈଧ ଉପାୟ ଅବଲୟନ କରନାହିଁ ।'' (ଅବ୍ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୩୮୬୫)

### ୧୬୬.ଧନ-ଜନ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷର ପରୀକ୍ଷା ହୁଏ

''ପରିବାର, ଧନସମ୍ପତ୍ତି, ସନ୍ତାନ ଏବଂ ପ୍ରତିବେଶୀ (ଆଦି) ଦ୍ୱାରା ମଣିଷକୁ ପରୀକ୍ଷା କରାଯାଏ ।''

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୨୫୮)

## ୧୬୭. ଭାଗ୍ୟ ପୂର୍ବନିର୍ଦ୍ଧାରିତ

"ଜଣେ ଭକ୍ତ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ହୁଏନାହିଁ ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଭାଗ୍ୟ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ନ କରେ, ଭାଗ୍ୟରେ ଥିବା ଭଲ ବା ମନ୍ଦ ପ୍ରତି ଯେମିତିକି ସେ ଜାଣେ ଯେ ଯାହା ତା' ପ୍ରତି ଘଟିସାରିଛି, ତାହା ଅବଶ୍ୟ ଘଟିବାର ଥିଲା ଏବଂ ଯାହା ଘଟିନାହିଁ, ତାହା କେବେ ମଧ୍ୟ ଘଟିବାର ନଥିଲା ।" (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୧୪୪)

## ୧୬୮. ଶେଷ ଯୁଗରେ ଅକ ପୁଣ୍ୟର ବେଶୀ ମହର୍

"ତୁମେମାନେ ଏଭଳି ଏକ ସମୟରେ ଆସିଛ ଯେତେବେଳେ କିତୁମମାନଙ୍କୁ ଆଜ୍ଞା ଦିଆଯାଉଥିବ କର୍ମର ଦଶମାଂଶ ତ୍ୟାଗ କରିଦେଲେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ବିନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । କିନ୍ତୁ ଏହାପରେ ଏମିଡି ସମୟ ଆସୁଛି ଯେତେବେଳେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହାର (କେବଳ) ଦଶମାଂଶ ପାଳନ କରିଦେଲେ ମଧ୍ୟ ମୁକ୍ତି ପାଇଯିବ ।"

(ଡିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୨୬୭)

#### ୧୬୯. ସଦୂପଦେଶ ଦେଉଥାଅ

''ଯାହାଙ୍କ ହାତରେ ମୋର ଜୀବନ ଅଛି, ତାଙ୍କରି ଶପଥ ନେଇ କହୁଛି ତୂମେମାନେ (ଲୋକମାନଙ୍କୁ) ସତ୍କର୍ମ କରିବାକୁ କୃହ ଏବଂ କୁକର୍ମରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ନିବୃତ୍ତ ରଖ, ନହେଲେ ତୁମମାନଙ୍କ ଉପରେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଠାରୁ ବିପତ୍ତି ଆସିବ ଏବଂ ତା'ପରେ ତୁମେମାନେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ; କିନ୍ତୁ ସେ ତୁମ ପ୍ରାର୍ଥନା ଶୁଣିବେ ନାହିଁ । (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୧୬୯)

#### ୧୭୦. ସଦୁପଦେଶର ପୁଣ୍ୟ

''ଅନ୍ୟକୁ କୌଣସି ସତ୍କର୍ମର ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି (ସେହି) ସତ୍କର୍ମ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଭଳି ପୁଣ୍ୟ ଅର୍ଜନ କରେ ।'' (ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୫୧୧୦)

#### ୧୭୧. ସତ୍ୱାନର ମହର୍

''ଜ୍ଞାନୀ ଓ ଜ୍ଞାନପିପାସୁ, ଉଭୟଙ୍କର ପୁଣ୍ୟରେ ଭାଗ ରହିଛି । ଅବଶିଷ୍ଟ ମାନବଜଗତ ନିକଟରେ ଭଲ ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୨୮)

## ୧୭୨. ଆତ୍ରବିମା ପାଇଁ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନ କରନାହିଁ

''ଯିଏ ମୂର୍ଖମାନଙ୍କ ସହିତ ଯୁକ୍ତି କରିବାପାଇଁ ବା ବିଦ୍ୱାନମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ନିଜର ଆତ୍କବଡ଼ିମା କରିବାପାଇଁ କିୟା ଲୋକମାନଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷଣ କରିବାପାଇଁ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନ କରେ, ସେ ନର୍କରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୨୫୩)

## ୧୭୩. ଈଶ୍ୱର ତୁମ ନିକଟରେ ଅଛନ୍ତି

''ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ମନେ ରଖ, ସେ ତୁମକୁ ରକ୍ଷା କରିବେ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କର, ତୁମେ ତାଙ୍କୁ ନିଜ ପାଖରେ ପାଇବ । ଯେତେବେଳେ କିଛି ମାଗ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ମାଗ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ତୁମର କୌଣସି ସାହାଯ୍ୟ ଦରକାର, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ସହାୟତା ମାଗ । ଜାଣିରଖ, ଯଦି ସୃଷ୍ଟିର ସମଷେ (ମିଶି) ତୁମର କିଛି ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଏକତ୍ରିତ ହୁଅନ୍ତି, ତଥାପି ଅଲ୍ଲାହ ଯାହା ତୁମ ଭାଗ୍ୟରେ ଲେଖିଦେଇଛନ୍ତି, ତା'ଠାରୁ ଅଧିକ ଲାଭ କରିପାରିବେ ନାହିଁ ଏବଂ ଯଦି ସେମାନେ ତୁମର କୌଣସି କ୍ଷତି କରିବାକୁ ଏକଜୁଟ ହୁଅନ୍ତି, ତେବେ ଅଲ୍ଲାହ ଯାହା ଭାଗ୍ୟରେ ଲେଖିଦେଇଛନ୍ତି, ତା'ଠାରୁ ଅଧିକ କ୍ଷତି କରିପାରିବେ ନାହିଁ । କଲମ ଉଠାଇ ନିଆଯାଇଛି ଏବଂ ପୃଷ୍ଣାଗୁଡ଼ିକ ଶୁଖିଯାଇଛି ।'' (ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୫୧୬)

## ୧୭୪. ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ପ୍ରତି ନିଷାବାନ ହୁଅ

''ଯିଏ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସକାଶେ ଦିଏ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସକାଶେ ନିବୃତ୍ତ ରହେ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସକାଶେ ପ୍ରେମକରେ, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସକାଶେ ଘୃଣା କରେ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସକାଶେ ବିବାହ କରେ, ସେ ପ୍ରକୃତରେ ନିଜର ବିଶ୍ୱାସକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ କଲା ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୫୨୧)

## ୧୭୫.ଲୋକଙ୍କୁ ଦେଖାଇବା ପାଇଁ ପୁଶ୍ୟ କରନାହିଁ

''ଯିଏ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟମୂଳକ ଭାବରେ ଲୋକମାନଙ୍କର ପ୍ରଶଂସାଭାଚ୍ଚନ ହେବା ପାଇଁ ସତ୍କର୍ମ କରେ, ଅଲ୍ଲାହ ଲୋକମାନଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ତା'ର ପ୍ରକୃତ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପକାଶ କରିଦେବେ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୬)

# ୧*୭ ୬* .ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନର ଦୂରୂପଯୋଗ କରନାହିଁ

''ଯଦି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରସନ୍ନତା ଲାଭ କରିବାପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ହେଉଥିବା ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଚ୍ଚନ କରେ; କିନ୍ତୁ ତାହା ସେ ସାଂସାରିକ ଫାଇଦା ହାସଲ କରିବା ପାଇଁ କରେ, ତେବେ ସେ ସ୍ୱର୍ଗର ସୁଗନ୍ଧ ମଧ୍ୟ ପାଇବ ନାହିଁ।''

(ଅବୁ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୩୬୫୬)

### ୧୭୭.ଭକ ଅନୁତାପ କଲେ ଈଶ୍ୱର ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି

''ତୁମେ ନିଜର ହଜିଯାଇଥିବା ଓଟଟିକୁ ପାଇଗଲେ ଯେତେ ଆନନ୍ଦିତ ହୁଅ, ତା'ଠାରୁ ଅଧିକ ଆନନ୍ଦିତ ଅଲ୍ଲାହ ହୁଅନ୍ତି ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ଭକ୍ତ ଅନୁତସ୍ତ ହୋଇ ତାଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଫେରିଆସେ ।'' (ସହୀ ମସଲିମ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୬୭୫)

#### ୧୭୮.ଇଶ୍ୱର କର୍ଣାମୟ

କେତେକ ଯୁଦ୍ଧବନ୍ଦୀଙ୍କୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ଉପସ୍ଥିତ କରାଗଲା । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଜଣେ ମହିଳା ନିଜର (ହଜିଯାଇଥିବା) ପିଲାକୁ (ବିକଳ ହୋଇ) ଖୋଜୁଥିଲା । ପିଲାକୁ ପାଇବାମାତ୍ରେ ସେ ତାକୁ ନିଜ ଛାଡିରେ ଆଉଜାଇ ନେଇ ୟନ୍ୟପାନ କରାଇଲା । ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ— ''କ'ଣ ତୁମେମାନେ ଭାବୁଛ ଯେ, ଏହି ସ୍ତୀଲୋକଟି ତା' ପୁଅକୁ ନିଆଁ ମଧ୍ୟକୁ ଫିଙ୍ଗି ଦେଇପାରିବ ? ଆମେ ଉତ୍ତର ଦେଲୁ—''ନା, ଯଦିଓ ତାର ଏପରି କରିବାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅଛି ।'' ତା'ପରେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ— ''ଏହି ସ୍ତୀଲୋକଟିର ନିଜ ପୁଅ ପ୍ରତି ଦୟା ତୁଳନାରେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ତାଙ୍କ ଦାସମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଦୟା ତେର୍ ବେଶୀ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଶୀ-୨୮)

# ୧୭୯.ପଞ୍ଜାଭାପ ଦ୍ୱାରା ଈଶ୍ୱର କିଭଳି ପ୍ରସନ୍ନ ହୁଅତି

ଭକ୍ତ ଅନୁତପ୍ତ ହୋଇ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କଲେ ଅଲ୍ଲାହ ତା' ପଣ୍ଟାତାପ ଦ୍ୱାରା ଏଭଳି ବ୍ୟକ୍ତି ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଆନନ୍ଦିତ ହୁଅନ୍ତି ଯାହାର ଖାଦ୍ୟ ପାଣି ନେଇଯାଉଥିବା ଓଟଟି ନିର୍ଜଳ ମରୁଭୂମିରେ ହଜିଯାଇଥାଏ ଏବଂ ତାକୁ ଫେରି ପାଇବାର ସବୁ ଆଶା ସେ ଛାଡ଼ି ଦେଇଥାଏ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିରାଶ ହୋଇ ଗୋଟିଏ ଛାଇରେ ମୃତ୍ୟୁକୁ ଅପେକ୍ଷା କରି ସେ ଶୋଇପଡ଼େ । ଆଖି ଖୋଲିବା ପରେ ସେ ଦେଖେ ଯେ, ତା' ଓଟଟି ତା' ପାଖରେ ଠିଆ ହୋଇଛି । ଆନନ୍ଦରେ ବିହ୍କଳ ହୋଇ ସେ କହିପକାଏ—''ହେ ପ୍ରଭୁ ! ତୁମେ ମୋ ଭକ୍ତ ଏବଂ ମୁଁ ତୁମ ପ୍ରଭୁ ।'' ଅତିଶୟ ଆନନ୍ଦ ଯୋଗୁଁ ସେ ଏହି ଭୁଲ କରିପକାଏ ।'' (ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ର୍ଥ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୭୪୭)

# ୧୮୦.ସବୁ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଧର୍ମ ଗୋଟିଏ

''ବାର୍ତ୍ତାବହମାନଙ୍କର ମାତା ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ, କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କର ଧର୍ମ ଗୋଟିଏ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୪ହିଁ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୬୫୨)

## ୧୮୧.ସବୁ ଇଶ୍ୱରଦୃତଙ୍କୁ ସମାନ ଦୃଷିରେ ଦେଖ

''ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକଙ୍କୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ପସନ୍ଦ କର ନାହିଁ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୧)

# ୧୮୨.ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭେଦ କରନାହିଁ

''ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଭେଦ କରନାହିଁ ।'' (ଅକ୍ ଦାଉଦ, ବାଣୀ-୪୬୫୧)

## ୧୮୩.ମୁଁ ତୁମର ହିତାକାଂକ୍ଷୀ

ମୋର ଏବଂ ମୁଁ ଆଣିଥିବା ବାର୍ତ୍ତାର ଦୃଷାନ୍ତ ଏମିତି ଯେମିତି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଲୋକମାନଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି କହେ—''ମୁଁ ନିଜ ଆଖିରେ ତୁମମାନଙ୍କର ଶତ୍ରୁ ସୈନ୍ୟଙ୍କୁ ଦେଖିଆସିଛି ଏବଂ ତୁମମାନଙ୍କୁ ସାବଧାନ କରୁଛି ନିଜକୁ ରକ୍ଷା କର, ବଞ୍ଚାଅ ।'' କିଛି ଲୋକ ତା' କଥା ମାନିଲେ ଏବଂ ଲୁଚିଛପି ରାତାରାତି ବାହାରିଗଲେ ଏବଂ ସେମାନେ ରକ୍ଷା ପାଇଗଲେ । କିନ୍ତୁ ଆଉ କିଛି ଲୋକ ତାକୁ ବିଶ୍ୱାସ କଲେନାହିଁ । ସୁତରାଂ ସକାଳୁ ଶତ୍ରୁ ସୈନ୍ୟମାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ଧ୍ୱଂସ କରିଦେଲେ ।'' (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ହଦିସ-୪୮୯)

# ୧୮୪.ଡିନିଜଣଙ୍କୁ ଦ୍ୱିଗୁଣ ପ୍ରତିଦାନ ମିଳିବ

"ତିନିଜଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଦ୍ୱିଗୁଣ ପ୍ରତିଦାନ ପାଇବେ, (୧) ଗ୍ରନ୍ଥଧାରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ ନିଜ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ ରଖେ ଏବଂ ତା' ସହିତ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ମୁହଜ୍ନଦଙ୍କ ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସ ରଖେ, (୨) ଜଣେ ଭୂତ୍ୟ ଯିଏ ନିଜ ମାଲିକ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହ, ଉଭୟଙ୍କ ପ୍ରତି ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପାଳନ କରେ, (୩) କୌଣସି ଦାସୀର ମାଲିକ ଯିଏ ତାକୁ ସଦାଚାର ଶିଖାଏ, ତାକୁ ଉତ୍ତମ ଧର୍ମଶିକ୍ଷା ଦିଏ ଏବଂ ତାକୁ ବିବାହ କରିନିଏ ।'' (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୯୭)

#### ୧୮୫.ମୋ ଅନୁଗାମୀ ଅଧିକ ହେବେ

'ପ୍ରତ୍ୟେକ ଈଶ୍ୱରଦୂତଙ୍କୁ (କିଛି ନା କିଛି) ଚମତ୍କାରିତ। ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଥିଲା ଯାହା ଯୋଗୁଁ ଲୋକେ ସେମାନଙ୍କୁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ । ମୋତେ କିନ୍ତୁ (ଚମତ୍କାରିତା ରୂପରେ) ଦୈବବାଶୀ (କୁର୍ଆନ) ଦିଆଗଲା, ଯାହାକୁ ଅଲ୍ଲାହ ମୋ ପ୍ରତି ପ୍ରକଟ କଲେ । ତେଣୁ ମୁଁ ଆଶା କରେ ଯେ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବା ଦିନ ଅନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତମାନଙ୍କର ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ମୋ ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଅଧିକ ହେବ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୬ଷ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୪)

# ୧୮୬.ସାଂସାରିକ ଫାଇଦା ପାଇଁ ଧର୍ମକୁ ବିକି ଦିଅନାହିଁ

''ସତ୍କର୍ମ କରିବାରେ ଶୀଘ୍ର କର । ଅନ୍ଧାର ରାତ୍ରିର ଅଂଶ ଭଳି ପରୀକ୍ଷା ଉପନୀତ ହେବ । ଜଣେ ଲୋକ ସକାଳେ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ଥିବ ଏବଂ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ନାଞ୍ଜିକ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ରହିବ, କିନ୍ତୁ ସକାଳେ ନାଞ୍ଜିକ ହୋଇଯିବ । ପୁଣି କେହି ସାଂସାରିକ ବସ୍ତୁ ପାଇଁ ନିଜ ଧର୍ମକ୍ ବିକିଦେବ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଶୀ-୨୧୯୫)

# ୧୮୭.ମୁଁ ଯାହା ଜାଣେ, ତୁମେ ଜାଶନାହିଁ

''ଯାହା ମୁଁ ଜାଣେ, ଯଦି ତୁମେମାନେ ତାହା ଜାଣିପାରନ୍ତ, ତେବେ ହସିବା ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ କାନ୍ଦନ୍ତ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୯୩)

## ୧୮୮.ପରିଣାମ ଅନ୍ତିମ ସମୟର କର୍ମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ

''ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଏଭଳି (ସଡ୍) କର୍ମ କରେ ଯେ, ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଡା' କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ବୈକୁଣ୍ଠବାସୀମାନଙ୍କର କର୍ମ ପରି ଜଣାପଡ଼େ; କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ନର୍କବାସୀ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଏଭଳି କର୍ମ କରେ ଯେ, ତା' କର୍ମଗୁଡ଼ିକ ନର୍କବାସୀମାନଙ୍କର କର୍ମ ପରି ଜଣାପଡ଼େ, କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ବୈକୁଣ୍ଠବାସୀ ହୋଇଥାଏ । ପରିଶାମ (ମଣିଷର) ଅନ୍ତିମ ସମୟର କର୍ମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୦)

#### ୧୮୯.ଅତି ସହଳ କର୍ମ

ପୁନରୁତ୍ଥାନ ଦିନ ଜଣେ ଅବିଶ୍ୱାସକାରୀକୁ ପ୍ରଶ୍ନ କରାଯିବ, ''ଯଦି ତୂମ ପାଖରେ ଧରିତ୍ରୀ ପରିମାଣର ସୁନା ଥାଆନ୍ତା, ତୂମେ ନିଜର ମୁକ୍ତି ବଦଳରେ ତାହା ଦିଅନ୍ତ କି ?'' ସେ କହିବ—''ହଁ ।'' ତା'ପରେ ତାକୁ କୁହାଯିବ—''ଏହାଠାରୁ ଅତି ସହଜ କାମଟିଏ କରିବାକୁ ତୁମକୁ କୁହାଯାଇଥିଲା (ଅର୍ଥାତ୍ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟର ସେବା ଉପାସନା ନ କରିବାପାଇଁ); କିନ୍ତୁ ତୂମେ ମନା କରିଦେଲ ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୪୬)

# ୧୯୦.ମନୁଷ୍ୟ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବ

''ପ୍ରତ୍ୟେକ ଭକ୍ତ ସେହି ଅବସ୍ଥାରେ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହୋଇଉଠିବ, ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ସେ ମରିଥିବ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୪ଥି ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୨୮୭୮)

#### ୧୯୧.କର୍ମ ପଞ୍ଜିକା

''ଅଲ୍ଲାହ କୂହନ୍ତି—ଯଦି ମୋ ଭକ୍ତ କୌଣସି ଅପକର୍ମ କରିବା ପାଇଁ ମନରେ ଚିନ୍ତା କରେ ତେବେ (ହେ ଦେବଦୂତ !) ସେ ତାହା ନ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କର୍ମପଞ୍ଜିକାରେ ଲେଖନାହିଁ । ଯଦି ସେ ସେହି କୁକର୍ମ କରେ, ତେବେ ସେଇଟିକୁ (ଗୋଟିଏ ପାପ) ଲେଖ । କିନ୍ତୁ ଯଦି ସେ ମୋ ପାଇଁ ସେହି ଅପକର୍ମ କରିବାରୁ କ୍ଷାନ୍ତ ହୁଏ, ତେବେ ତା' ଖାତାରେ ଗୋଟିଏ ପୁଣ୍ୟ ଲେଖ । (ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ) ଯଦି ସେ କୌଣସି ସତ୍କର୍ମ କରିବାକୁ ମନରେ ଚିନ୍ତା କରେ; କିନ୍ତୁ ତାହା କରେନାହିଁ, ତେବେ ତା' ଖାତାରେ ଗୋଟିଏ 'ଭଲ କର୍ମ' ଲେଖ ଏବଂ ଯଦି ସେ ସେହି ଭଲକର୍ମଟି କରେ ତେବେ ତା' ଖାତାରେ ଦଶରୁ ସାତଶହ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପୁଣ୍ୟ ଲେଖ ।''

(ସହୀ ବ୍ୱାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୯୨)

# ୧୯୨. ତୁମେମାନେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପାଇବ

''ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବା ଦିନ ତୁମେମାନେ ତୁମ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଏପରି ଦର୍ଶନ କରିବ ଯେପରି ଚନ୍ଦ୍ରଦର୍ଶନ କରୁଛ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାରେ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ହେବନାହିଁ ।''

(ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୩୧)

#### ୧୯୩. ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ସଦାବେଳେ ସୁରଣ କର

ମହାମହିମ ଅଲ୍ଲାହ କୁହନ୍ତି—''ଭକ୍ତର ବିଶ୍ୱାସ ଅନୁଯାୟୀ ମୁଁ ତା' ସହିତ ବ୍ୟବହାର କରେ ଏବଂ ସେ ମୋତେ ସ୍ମରଣ କରୁଥିବା ସମୟରେ ମୁଁ ତା' ନିକଟରେ ଥାଏ । ଯଦି ସେ ମୋତେ ମନରେ ସ୍ମରଣ କରେ, ତେବେ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ତାକୁ ମୋ ମନରେ ସ୍ମରଣ କରେ, ଯଦି ସେ ଲୋକମାନଙ୍କ ଗହଣରେ ମୋର ଚର୍ଚ୍ଚା କରେ, ତେବେ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଗହଣରେ ତା'ର ଚର୍ଚ୍ଚା କରେ ଏବଂ ଯଦି ସେ ମୋ ଆଡ଼କୁ ଚାଖଣ୍ଡେ ଚାଲେ ତେବେ ମୁଁ ତା' ଆଡ଼କୁ ହାତେ ଚାଲେ ଏବଂ ଯଦି ସେ ମୋ ଆଡ଼କୁ ଚାଲି ଚାଲି ଆସେ, ତେବେ ମୁଁ ତା' ଆଡ଼କୁ ଦଉଡ଼ିଯାଏ ।''

(ଇବନେ ମାଜା, ବାଶୀ-୩୮୨୨)

## ୧୯୪.ସୂର୍ଗର ମହଲ

''ସ୍ୱର୍ଗରେ ଏଭଳି (ବିଳାସପୂର୍ଣ୍ଣ) ମହଲମାନ ଅଛି, ଯାହା ଭିତରୁ ବାହାରପଟ ଏବଂ ବାହାରୁ ଭିତରପଟ ଦେଖାଯାଏ ।'' ଜଣେ ବେଦୂଇନ୍ ଠିଆ ହୋଇ ପ୍ରଶ୍ନ କଲା—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! ସେଗୁଡ଼ିକ କାହା ପାଇଁ (ନିର୍ମିତ) ? ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ—''ଯିଏ ଉତ୍ତମ କଥା କହେ, କ୍ଷୁଧାର୍ତ୍ତକୁ ଭୋଜନ ଦିଏ, ନିୟମିତ ଉପବାସ କରେ ଏବଂ ରାତିରେ ଲୋକେ ଶୋଇଥିବାବେଳେ (ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପାଇଁ) ନମାଜ ପଢ଼େ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୧୯୮୪)

## ୧୯୫.ବିଶ୍ୱାସର ଅର୍ଥ

''(ବିଶ୍ୱାସ କରିବା ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ) ତୁମେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପ୍ରତି, ତାଙ୍କର ସ୍ୱର୍ଗଦୂତମାନଙ୍କ ପ୍ରତି, ତାଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ ପ୍ରତି, ତାଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବହମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଏବଂ ପରଲୋକରେ ପୁନର୍ଜୀବିତ ହେବା ପ୍ରତି ଦୃଢ଼ ସ୍ୱୀକାରୋକ୍ତି ଦିଅ ।''

(ସହୀ ମୁସଲିମ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୯)

#### ୧୯୬.ଇସଲାମର ମୌଳିକ ବିଶ୍ୱାସ

''ଚାରିଗୋଟି କଥାରେ ବିଶ୍ୱାସ ନ କରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କଣେ ଭକ୍ତ ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ନୁହେଁ—ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ କେହି ଉପାସନା ଯୋଗ୍ୟ ନୁହେଁ ଏବଂ ମୁଁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବାର୍ତ୍ତାବହ ଯାହାକୁ ସେ ସତ୍ୟର ବାର୍ତ୍ତା ଦେଇ ପ୍ରେରଣ କରିଛନ୍ତି, ମୃତ୍ୟୁ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ପୁନର୍ଜୀବନ ପାଇ ଉଠିବାରେ ଏବଂ ଭାଗ୍ୟରେ ।''

(ତିରମିଜୀ, ବାଣୀ-୨୧୪୫)

## ୧୯୭.ମହାମାନ୍ୟ ମୁହମ୍ମଦଙ୍କ ପ୍ରତି ବିଶ୍ୱାସ

''ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେହି ବିଶ୍ୱାସକାରୀ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ, ଯେପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ନିଜ ପିତା, ସନ୍ତାନସନ୍ତତି ଏବଂ ସମୟ ମଣିଷଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ମୋତେ ଅଧିକ ପ୍ରେମ ନ କରେ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୪)

#### ୧୯୮. ଇସ୍ଲାମର ୟୟ

''ଇସ୍ଲାମ ପାଞ୍ଜୋଟି ୟୟ ଉପରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ—(୧) ଏହାର ସାକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ଯେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କେହି ଉପାସ୍ୟ ନୁହେଁ ଏବଂ ମୁହନ୍ନଦ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାବହ, (୨) ଭଲ ରୂପେ ନିୟମିତ ନମାଜ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିବା, (୩) ଜକାତ୍ ଦେବା (ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ ଦାନ), (୪) ହଜ୍ କରିବା (ମକ୍କା ତୀର୍ଥଯାତ୍ରା), ଏବଂ (୫) ରମଜାନ ମାସରେ ଉପବାସ ପାଳନ କରିବା ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୭)

## ୧୯୯.ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ବାଟ

''(ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ହେଲେ) ତୁମେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଉପାସନା କର ଏବଂ ତାଙ୍କ ସହିତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଉପାସନା କରନାହିଁ, ଉଉମ ରୂପେ ନମାଜ ପଢ଼, ଦାନ (ଜକାତ୍) ଦିଅ ଏବଂ ନିଜ ନିକଟ ସମ୍ପର୍କୀୟମାନଙ୍କ ସହ ଭଲ ସମ୍ପର୍କ ରଖ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୮ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୨)

### ୨୦୦.ମୋ ଆନୁଗତ୍ୟର ଶପଥ ନିଅ

''ମୋ ପ୍ରତି ଆନୁଗତ୍ୟର ଶପଥ ନିଅ ଯେ, (୧) ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ସହିତ ଅନ୍ୟ କାହାରିକୁ ଉପାସନାରେ ଅଂଶୀଦାର କରିବ ନାହିଁ, (୨) ଚୋରି କରିବ ନାହିଁ, (୩) ଅବୈଧ ଯୌନସଙ୍ଗମ କରିବ ନାହିଁ, (୪) ନିଜ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ହତ୍ୟା କରିବ ନାହିଁ, (୫) କୌଣସି ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରତି ମିଥ୍ୟାରୋପ କରିବ ନାହିଁ, (୬) ଭଲ କର୍ମର ଆଦେଶ ଦିଆଗଲେ ଅବଜ୍ଞା କରିବ ନାହିଁ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୭)

#### ୨୦୧.ଉପବାସ ଦ୍ୱାରା ପାପ କ୍ଷୟ ହୁଏ

''ଯିଏ ରମଜାନ ମାସରେ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ନିଷ୍ପାପର ଭାବେ ଉପବାସ ପାଳନ କରେ ଏବଂ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କଠାରୁ ଏହାର ପ୍ରତିଦାନର ଆଶା ରଖେ, ତାର ପୂର୍ବ ପାପଗୁଡ଼ିକୁ କ୍ଷମା କରି ଦିଆଯିବ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୩୭)

## ୨୦୨.ପାର୍ଥନାର ମହତ୍ତ୍ୱ

''ଯଦି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିର ଘର ସାମ୍ନାରେ ନଈଟିଏ ଥାଏ ଏବଂ ସେ ପ୍ରତିଦିନ ସେଥିରେ ପାଞ୍ଚଥର ସ୍ନାନ କରେ, କ'ଶ ତା' ଦେହରେ କିଛି ମଇଳା ରହିବ ? ଲୋକମାନେ କହିଲେ—''କିଛି ମଇଳା ରହିବ ନାହିଁ ।'' ଈଶ୍ୱରଦୂତ କହିଲେ—''ଏହାହିଁ ହେଉଛି ପାଞ୍ଚଥର ପ୍ରାର୍ଥନା (ନମାଜ)ର ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅଲ୍ଲାହ ଅସତ୍କର୍ମର ପ୍ରଭାବକୁ ନଷ୍ଟ କରିଦିଅନ୍ତି ।'' (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୬)

# ୨ ୦ ୩ . ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅନୁସାରେ ସତ୍କର୍ମ କର

''ନିଜ ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅନୁଯାୟୀ କର୍ମ କର, କାରଣ ଅଲ୍ଲାହ ପ୍ରତିଦାନ ଦେବାରେ ଥକିଯାଆନ୍ତି ନାହିଁ; ମାତ୍ ତୃମେ (ଅବଶ୍ୟ) ଥକିଯିବ । ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ନିକଟରେ ତାହାହିଁ ସର୍ବୋତ୍ତମ ଉପାସନା ଯାହା ନିୟମିତ ରୂପେ କରାଯାଏ ।''

(ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୪୧)

#### ୨୦୪.ବିପଦଭଞ୍ଜନ ପାଇଁ ଡାକିବା ଏକ ଉପାସନା

''(ବିପଦ ଭଞ୍ଜନ ପାଇଁ) ଡାକିବା ଅବଶ୍ୟ ଏକ ଉପାସନା ।'' ତା'ପରେ ମହାମାନ୍ୟ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ଆବୃତ୍ତି କଲେ—''ଏବଂ ତୁମ ପ୍ରଭୁ କୁହନ୍ତି ମୋତେ ଡାକ, ମୁଁ ତୁମର ଡାକ ଶୁଣିବି ।'' (କୁର୍ଆନ ୪୦ : ୬୦) (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୩୮୨୮)

#### ୨୦୫. ସାତକଣ ଭାଗ୍ୟଶାଳୀ

ଯେଉଁଦିନ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଛାୟା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଛାୟା ନଥିବ, ସେଦିନ ସାତଜଣଙ୍କୁ ସେ ନିଜର ଛାୟା ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ସେମାନେ ହେଲେ—

- (୧) ଜଣେ ନ୍ୟାୟବନ୍ତ ଶାସକ
- (୨) ସେହି ଯୁବକ ଯିଏ ପିଲାଦିନୁ କେବଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କର ଉପାସନା କରିଆସିଛି ।
- (୩) ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯାହାର ମନ ସର୍ବଦା ମସଜିଦ୍**ରେ ରହିଥାଏ** ।
- (୪) ସେଇ ଦୁଇଜଣ ବ୍ୟକ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ପରୟରକୁ କେବଳ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପାଇଁ ପ୍ରେମ କରନ୍ତି, ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ପାଇଁ ମିଶନ୍ତି ବା ଅଲଗା ହୁଅନ୍ତି ।
- (୫) ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯାହାକୁ ଜଣେ ଉଚ୍ଚବଂଶୀୟା ସୁନ୍ଦରୀ ତରୁଣୀ ଅବୈଧ ଯୌନ ସୟୋଗ ପାଇଁ ଆମନ୍ତଣ କରେ; କିନ୍ତୁ ସେ ତାକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଦିଏ ଏବଂ କହେ ଯେ ମୁଁ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ଭୟ କରଛି ।
- (୬) ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ ଏମିତି ଦାନ ଦିଏ ଯେ ତା' ବାମହାତ ଜାଣେନା ଯେ ତା'ର ଡାହାଣ ହାତ କ'ଣ ଦେଲା ।
- (୭) ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯିଏ ଏକ ନିଭୃତ ସ୍ଥାନରେ ଅଲ୍ଲାହଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କରେ ଏବଂ ତା' ଆଖି ଲୁହରେ ଛଳ ଛଳ ହୋଇଯାଏ । (ସହୀ ବୁଖାରୀ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୫୦୪)

#### ୨୦୬.କୁର୍ଆନ ଶିଖ ଏବଂ ଶିଖାଅ

''ତୁମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବୋତ୍ତମ ଲୋକ ସେହି ଯିଏ କୁର୍ଆନର ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟକୁ ଏହାର ଶିକ୍ଷା ଦିଏ ।'' (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୧୨)

## ୨୦୭. ଈଶ୍ୱର ବାଣୀ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ ବାଣୀ

''ଅଲ୍ଲାହଙ୍କ ଗ୍ରନ୍ଥ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ ବାଶୀ, ମୁହନ୍ନଦଙ୍କ ମାର୍ଗ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ ମାର୍ଗ ଏବଂ ସବୁଠାରୁ ନିକୃଷ୍ଟ କଥା ହେଉଛି ଧର୍ମରେ ନୂଆ ନୂଆ ଆଚାର ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନୂଆ କଥା ବିଭ୍ରାନ୍ତିକର ।'' (ସହା ମୁସଲିମ, ୨ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୮୬୭)

## ୨୦୮.ଧର୍ମରେ ନୂଆ କଥା ବାହାର କରନାହିଁ

''ଯିଏ ଧର୍ମରେ ନୂଆ ନୂଆ କଥା ବାହାର କରେ, ଯାହାର କୌଣସି ପ୍ରମାଣ ନାହିଁ, ସେଗୁଡ଼ିକ ଅବଶ୍ୟ ରଦ୍ଦ କରିଦିଆଯିବ ।'' (ସହୀ ମସଲିମ, ୩ୟ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୧୭୧୮)

# ୨୦୯.ମୋ ଉପଦେଶ ଗ୍ରହଣ କଲେ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ

''ମୋର ସମୟ ଅନୁଗାମୀ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବେ; ମାତ୍ର ସେମାନେ ଯିବେନାହିଁ ଯେଉଁମାନେ ମନା କରିଦିଅନ୍ତି ।'' ପ୍ରଶ୍ନ କରାଗଲା—''ହେ ଈଶ୍ୱରଦୂତ ! (ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବାପାଇଁ) କିଏ ମନା କରିବ ?'' ସେ ଉଉର ଦେଲେ—''ଯିଏ ମୋ କଥା ମାନେ ସେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବ ଏବଂ ଯିଏ ମୋତେ ଅବଜ୍ଞା କରେ, ସେ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ଯିବାପାଇଁ ମନା କରିଦିଏ ।'' (ସହୀ ବୃଖାରୀ, ୯ମ ଖଣ୍ଡ, ବାଣୀ-୩୮୪)

#### ୨୧୦.ମୋ କଥା ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଅ

''ଶୁଣ, ଯିଏ ଏଠାରେ ଉପସ୍ଥିତ ଅଛି, ସେ ଏଠାରେ ଅନୁପସ୍ଥିତ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ମୋ କଥା ପହଞ୍ଚାଇ ଦେଉ । (ଇବନେ ମାଜା, ବାଣୀ-୨୩୪)

### **BIBLIOGRAPHY**

- 1. Rao Prof. K.S. Ramakrishna, Muhammad, the Prophet of Islam, Madras, 1952
- 2. Thomas Carlyle, Heros and Hero Worship, London
- 3. *R. Bosworth Smith*, Mohammad and Mohammadanism, London, 1874
- 4. Alphonse De Lamartine, Histoire De La Turquie, Paris, 1854
- 5. *John William Draper*, History of the Intellectual Development of Europe, London, 1875
- 6. *Michael H. Hart*, The 100 : A Ranking of the Most Influential Persons in History, Meera Publication, Chennai
- 7. Time, USA, July, 1974
- 8. Edward Gibbon, Life of Mahomet, London, 1881
- 9. *Major Arthur Glyn Leonard*, Islam : Her Moral And Spiritual Value, London, 1909
- 10. *John Davaport*, An Apology for Mohammed and the Koran, London, 1869
- 11. Clinton Bennett, Victorian Images of Islam, England, 1992
- 12. *Godfray Higgins Esq.*, An Apology ford the Life and Character of the Celebrated Prophet of Arabia called Mahomed or the Illustrious, London, 1829
- 13. *M.N. Roy*, The Historical Role of Islam, Bombay, 1938
- 14. Marcus Dods, Mohammed, Buddha And Christ, London, 1877
- 15. *Samuel G. Goodrich*, Famous Men of Ancient Times, Boston, 1852
- 16. Stanley Lane-poole, Studies in A Mosque, London, 1883

- 17. G.M. Draycott, Mahomet Founder of Islam, New York, 1916
- 18. *D.S. Margoliouth*, Mohammed and the Rise of Islam, New York & London, 1905
- 19. *H.A.R. Gibb*, Mohammedanism, An Historical Survey, New York, 1962
- 20. *William Montgomery Watt*, Prophet and Statesman, London, 1960
- 21. *Washington Irvings*, Mahomet and His Successors, New York, 1868
- 22. *Sir William Muir*, Mahomet and Islam, The Religious Tract Society, St. Paul's Churchyard, 1887
- 23. *Meredith Towsnsend*, Mahommed The Great Arabian, New York, 1912
- 24. Antim Sandesta (Hindi), *Mufti Mhod. Sarwar Faruqui Nadwi*, Jamiat Payame-Amn, Nadwa Road, Daliganj, Lucknow, 2004
- 25. *Dr. Ved Prakash Upapddhay*, Muhammad in the Hindu Scriptures, Islamic Book Service, New Delhi, 2006
- 26. *Devendranath Tagore*, The Autobiography of Maharshi Devendranath Tagore, London, 1914
- 27. *Martin Lings*, Muhammed His Life from Earlier Sources, London, 1983
- 28. The Choice, Ahmed Deedat, KSA, 1993
- 29. Sirat Ibn Hisham, (English Translation) A. Farid, Al-Fatah Foundation, Cairo, 2000
- 30. A Dictionary of Islam, *Thomas Patrick Hughes*, London, 1885
- 31. Encyclopedia Britannica or A Dictionary of Arts and Sciences, London
- 32. *John Laurice Blake*, The Family Encyclopedia of Useful Knowledge and General Literature, New York, 1834
- 33. Harun Yahia, Learning from the Qur'an, Turkey, 2003
- 34. Sir William Muir, The Life of Mahomet, London, 1861

- 35. *Sir William Muir*, The Life of Mahomet from Original Sources, London, 1923
- 36. *W. St.C. Tisdall*, The Original Sources of the Koran, London and New York, 1911
- 37. J.M. Rodwell, El-Koran, London, 1876
- 38. *Alvan Lamson*, DD, The Church of the First Three Centuries, Boston, 1860
- 39. A History of the Origin of the Doctrine of the Trinity in the Christian Church, *Hugh H. Stannus*, London, 1882
- 40. *Annie Besant*, The Life and Teachings of Muhammad, Madras, 1932
- 41. *Dr. M.A. Srivastav*, Hazrat Muhammad Aur Bharatiya Dharma Grantha (Hindi), Lucknow
- 42. *Harun Yahya*, The Miracles of the Qur'an, Canada, 2000
- 43. *Dr. Maurice Bucaille*, The Bible, the Qur'an and Science, Idara Ishate Diniyat, New Delhi, 2002
- 44. *A.H. Vidyarthi*, Muhammad in the World Scriptures, 2nd Edition, Lahore, 1975
- 45. Paul Carus, Gospel of Buddha, 9th Edition, Chicago, 1904
- 46. A.H. Vidyarthi and U. Ali, Muhammad in Parsi, Hindoo and Buddhist Scriptures, Islamic Book Service, Darya Ganj, New Delhi, 2005
- 47. *Gopal Chandra Praharaj*, Purna Chandra Odiya Bhashakosh (Oriya), Utkal Sahitya Press, Cuttack, 1931
- 48. Rig Veda (Oriya Translation), *Madhusudan Mohanty*, Dharma Grantha Store, Cuttack, 1981
- 49. Yajur Veda (Oriya Translation), *Madhusudan Mohanty*, Dharma Grantha Store, Cuttack
- 50. The Holy Bible (Oriya), The Bible Society of India, Mahatma Gandhi Road, Bangalore
- 51. The Holy Bible, New International Version, New York International Bible Society, 1978

- 52. The Meaning of the Holy Qur'an (Text, Translation and Commentary), *Abdullah Yusuf Ali*
- 53. Sahih Al-Bukhari (Arabic-English), *Dr. Muhammad Muhsin Khan*, Kitab Bhavan, Darya Ganj, New Delhi, 1984
- 54. Sahih Muslim, (English Translation), *Abdul Hamid Siddiqi*, Islamic Book Service, Darya Ganj, New Delhi, 4th Edition, 2005
- 55. Jami At-Tirmidhi (Arabic-English), *Abu Khaliyl* (USA), Darussalam, Riyadh, KSA, 2007
- 56. Sunan Abu Dawud (English), *Ahmad Hasan*, Kitab Bhavan, Darya Ganj, New Delhi, 1990
- 57. Sunan Ibn-e-Majah, (Arabic-English), *Mohammad Tufail Ansari*, Kitab Bhavan, Darya Ganj, New Delhi, 2008
- 58. Encyclopedia Britannica Ultimate Reference Suite, Chicago, 2011
- 59. *Dr. Zakir Naik*, The Quran and Modern Science Compatible or Incompatible, Adam Publishers and Distributors, New Delhi, 2008.
- 59. http://www.britannica.com
- 60. http://en.wikipedia.org
- 61. http://www.harunyahya.com
- 62. http://www.irf.net
- 63. http://www.islam-guide.com

